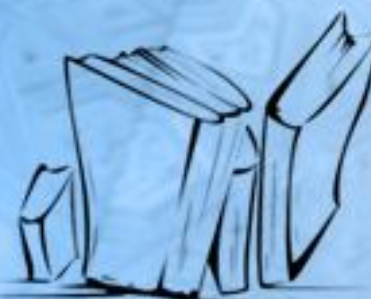


# الأسئلة والأجوبة في العقيدة

فضيلة الشيخ  
صالح بن عبد الرحمن الأطراف

مصدر هذه المادة :

الكتيب الإسلامي  
[www.ktibat.com](http://www.ktibat.com)



كُوْزَلِ شَبِيلِيَا

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه  
ومن اهتدى بجداه.

وبعد:

فهذه أجوبة عن أسئلة في العقيدة، التي لا يستغني عنها أحد من المسلمين أرجو من العلي القدير أن أكون قد وفقت للجواب عنها، وأن ينفع الله بها قارئها، وأن يجزي الله خيراً من نبهني على ما قصر جوابه من تلك الأسئلة أو نبي الفهم عنه.  
والله الموفق والهادي إلى سواء السبيل.

صالح بن عبد الرحمن الأطرم

\* \* \*

### س ١ / عرف العقيدة والمعتقد ولم سيمت بذلك؟!

الجواب: العقيدة مأخوذة من الاعتقاد الذي معناه التصديق مطلقاً، فالعقيدة إذا أطلقت فالمراد بها ما صدق به القلب، فالمعتقد معناه: التصديق الجازم فيما يحب لله من الوحدانية والربوبية والإفراد بالعبادة والإيمان بسمائه الحسن وصفاته العليا.

ومن هنا سُمِّيت الكتب التي تبحث في وحدانية الله كتب الاعتقاد.

كما قال الطحاوي: فنقول في توحيد الله معتقدين بتوفيق الله

إن الله واحد لا شريك له. وسميت بهذا الاسم لاحتياجها إلى اعتقاد حازم ويقين صادق لأن ما شد عقده يصعب حله وهذا قال الله تعالى — ﴿وَلَكِنْ يُؤَاخِذُكُمْ بِمَا عَقَدْتُمُ الْأَيْمَانَ﴾.

وقال ابن تيمية: أما بعد فهذا اعتقاد الفرق الناجية المنصورة إلى قيام الساعة أهل السنة والجماعة.

\* \* \*

### س ٢ / هل يوجد إنسان بلا معتقد؟

الجواب: لا يوجد إنسان بلا معتقد: إما حق وإما باطل، قال تعالى — ﴿فَذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ الْحَقُّ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالُ﴾ ..

\* \* \*

### س ٣ / ما المعتقد الحق مع ذكر بعض المعتقدات الباطلة وما علاماتها؟

الجواب: المعتقد الحق: توحيد الله بأفعاله وبأفعال عباده وبسمائه وصفاته كما يليق بجلاله وعظمته وما عداه باطل باختلاف درجاته كاعتقاد الملاحدة والدهريين، وهو جحد لربوبيته.

واعتقاد المشركين وهو: صرفهم شيئاً من العبادة إلى الله إلى غيره.

واعتقاد تشبيه أسمائه وصفاته بخلقه. أو تعطيله منها أو تحريفها أو تكييفها فيما لا يصل علمه إليه وهذا يوصف بالابتداع على

اختلاف مراتبه وفرقه، وأكبر علامة لهم وأمامرة اعتمادهم في الأسماء والصفات على العقل وتأویلهم النصوص، أو إعراضهم عنها كالجهمية والمعترضة والأشاعرة. وما شابهها وإن تعددت التسميات، ومن عرف الحق عرف صدقه واجتبه ومن لم يجتنب ما هو ضد الحق فلا تفيده معرفة الحق.

\* \* \*

#### س٤ / ما التوحيد؟

**الجواب:** التوحيد هو: اعتقاد إفراد الله — سبحانه — بما تفرد به وما أمر أن يفرد به.

\* \* \*

#### س٥ / كم نوعاً للتوحيد؟ وما هي؟

**الجواب:** أنواعه ثلاثة:

١ - توحيد الألوهية — وهو استحقاقه — سبحانه وتعالى —  
أن يعبد وحده لا شريك له.

٢ - توحيد الربوبية وهو: اعتقاد إفراد الله — سبحانه —  
بأفعاله.

٣ - توحيد الأسماء والصفات: إفراده — سبحانه — بأسمائه  
وصفاته.

\* \* \*

## س/٦ ما أول واجب على المكلف؟

**الجواب:** أن أول واجب يجب على المكلف شهادة أن لا إله إلا الله، لا النظر، ولا القصد إلى النظر، ولا الشك، كما هي أقوال لأرباب الكلام المذموم. بل أئمة السلف كلهم متفقون على أن أول ما يؤمر به العبد الشهادتان، فالتوحيد أول ما يدخل في الإسلام وآخر ما يخرج به من الدنيا كما قال، صلى الله عليه وسلم: «من كان آخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة» فهو أول واجب وآخر واجب.

\* \* \*

## س/٧ ما معنى شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله؟ مع ذكر الدليل.

**الجواب:** معنى لا إله إلا الله: لا معبود بحق إلا الله، والإله معناه المعبود المتأله إليه. ففيها نفي جميع المعبودات من وثن أو قبر أو شجر أو حجر أوولي أو هوى، وفي قوله إلا الله إثبات العبادة لله وحده ومن عبده وحده اقتضى ذلك طاعة الله في جميع أوامره واجتناب منهياته، وهناك النصوص العديدة التي تفسرها من الكتاب والسنة: فمن الكتاب قوله — تعالى —: ﴿شَهَدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقُسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ وقوله — تعالى —: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمٌ لِّأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ \* إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِينِ﴾.

وأدلة شهادة أن محمداً رسول الله قوله — تعالى —: ﴿لَقَدْ

جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ  
بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴿١٠﴾

ومعنى شهادة أن محمدًا رسول الله طاعته فيما أمر وتصديقه فيما أخبر واجتناب ما نهى عنه وزجر وأن لا يعبد الله إلا بما شرع، فهذا مقتضى الشهادة بالرسالة وهذا مقتضى تواطؤ اللسان مع القلب.

\* \* \*

### س/٨ ما المقصود بتوحيد الربوبية؟

الجواب: المقصود بتوحيد الربوبية: الاعتقاد والاعتراف والإقرار الجازم بأن الله هو الخالق الرازق الحبي الميت المدبر لجميع الكائنات قال — تعالى — : «وَمَنْ آتَاهُ خَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ» الآية، وقال — سبحانه — : «وَمَنْ آتَاهُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرُ» فهو المالك المتصرف، وهذا يستلزم قبول أمره واجتناب نفيه «أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ» والنصوص في هذا كثيرة.

\* \* \*

### س/٩ ما المراد بالخلق؟

الجواب: المقصود بالخلق: إيجاد الأشياء بعد أن لم تكن موجودة وبدعها على ما لم يسبق لها نظير «بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ» أي بدأها «الْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ»

﴿فَاطِرُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ جَعَلَ لَكُم مِنْ أَنفُسِكُمْ أَرْوَاجًا وَمِنَ الْأَنْعَامِ أَرْوَاجًا يَذْرُوكُمْ فِيهِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾ وكل شيء خلقه الله فهو مبتدئه على غير مثال سبق إليه ﴿أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾ ويأتي الخلق بمعنى التقدير ومنه قوله — تعالى — ﴿تَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ﴾ أي القدرين، وقوله — تعالى — ﴿وَتَخْلُقُونَ إِفْكًا﴾ أي تقدرون كذباً.

\* \* \*

### س ١٠ / ما المراد بالملك؟

الجواب: المراد بالملك: السلطان والعز والعظمة فالرب هو المالك قال — تعالى — ﴿مَالِكِ يَوْمِ الدِّين﴾ وقال: ﴿قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْك﴾ وأما قوله — سبحانه — ﴿مَلِكِ النَّاسِ﴾ أي أفضل الملوك وأقواهم وأعزهم وأشدهم ملكاً. فالمملك من الناس ملكاً نسبياً، ووصف الرب بالملك ملكاً مطلقاً تماماً فهو ملك الملوك.

\* \* \*

### س ١١ / ما المقصود بالتدبير؟

الجواب: المقصود بالتدبير إنفاذ الأمر وإبرامه فهو عواقب الأمور وما تؤول إليه، قال — تعالى — ﴿يَدِيرُ الْأَمْرَ يُفَصِّلُ الْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ بِلِقاءِ رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ﴾.

\* \* \*

## س ١٢ / لماذا نعت أهل الجاهلية بالشرك مع أنهم مقررون بتوحيد الربوبية؟

**الجواب:** نعت الجاهليون بالشرك مع أنهم مقررون بتوحيد الربوبية لأنهم صرروا حق الله من أعمالهم لغيره، والمطلوب من الخلق أن يعبدوا الله وحده لا شريك له: وهذا معنٍ لا إله إلا الله فصرفهم ما كان لله لغيره كأنهم شركاء لله في ذلك والأمر ليس كذلك، وإقرارهم بتوحيد الربوبية يلزمهم بأن يصرروا أفعالهم له وحده. وصرفها لغيره شرك به. قال — تعالى — **﴿وَإِذْ قَالَ لُقْمَانَ لِابْنِهِ وَهُوَ يَعْظُهُ يَا بُنَيَّ لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ إِنَّ الشَّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾** وقال — تعالى — **﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ﴾** فبدأ الآية بأمرهم بالعبادة ثم أزرمهم بها وذلك بتذكيرهم بأفعاله ثم حتم الآية بقوله: **﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾**.

\* \* \*

## س ١٣ / ما المقصود بتوحيد الألوهية مع الدليل؟

**الجواب:** المقصود بتوحيد الألوهية: هو إفراد الله بالعبادة قال — تعالى — **﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾** وعبادة الله وحده هي الغرض من إرسال الرسل، قال — تعالى — **﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِّ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ﴾** وقال — تعالى — **﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا﴾** وحديث معاذ: «أتدرى ما حق الله على العباد، وما حق العباد على الله؟ قال: حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركون به شيئاً وحق العباد

على الله أن لا يعذب من لا يشرك به شيئاً.

وقوله — تعالى —: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ﴾.

ومعنى الألوهية: العبودية على خلقه أجمعين مأخوذة من تأله القلب وهو أقوى درجات المحبة والرغبة، فلهذا كانت كلمة لا إله إلا الله أفضل الكلمات على الإطلاق وهي أول كلمة بدأ بها الرسول، صلى الله عليه وسلم، دعوته. انظر س ١٥ الفرق بين توحيد الألوهية وتوحيد الربوبية في الأوراق التالية:

\* \* \*

#### س ٤ / ما مفهوم العبادة في الإسلام؟

**الجواب:** مفهوم العبادة: الذل والخضوع وتجريد العبادة من شوائب الشرك ويستلزم ذلك الانقياد له بطاعته وطاعة نبيه فهذا مفهوم العبادة، فالله هو المدعو والمرجو والمستعان والمحظى بالركوع والسجود له، والذبح له، فهذا ما دعت إليه الرسل وأمنت به وقال الله لأمة محمد، صلى الله عليه وسلم: ﴿إِنَّ أَمْنُوا بِمِثْلِ مَا آمَنْتُمْ بِهِ فَقَدِ اهْتَدَوْا وَإِنْ تَوَلُّوْا فَإِنَّمَا هُمْ فِي شِقَاقٍ فَسَيَكْفِيكُمُ اللَّهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ \* صِبْغَةُ اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنَ مِنَ اللَّهِ صِبْغَةً وَنَحْنُ لَهُ عَابِدُونَ﴾ وصيغة الله دينه، فحياة المؤمن ولحمه وعروقه كلها لله ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* لَا شَرِيكَ لَهُ﴾ وقال الله — تعالى — فيمين عاند في صرف العبادة لغير الله: ﴿قُلْ أَتَحَاجُونَا فِي اللَّهِ وَهُوَ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ

وَلَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُخْلِصُونَ ﴿٤﴾ .

\* \* \*

### س ١٥ / ما الفرق بين توحيد الألوهية وتوحيد الربوبية؟

**الجواب:** الفرق بين توحيد الألوهية وتوحيد الربوبية فـأقول وبالله التوفيق هذه مسألة عظيمة لا يستغنى عن معرفتها والعلم بها واحد من المسلمين لأنها مبني الدين وأساسه ومنطلق الرسالات.

فتـوحـيـدـ الـرـبـوـبـيـةـ: الإـقـرـارـ بـأـنـ اللهـ الـخـالـقـ الـراـزـقـ الـمـدـبـرـ لـجـمـيـعـ الـكـائـنـاتـ.

أما تـوحـيـدـ الـأـلـوـهـيـةـ فـمـعـناـهـ إـفـرـادـ اللهـ بـالـعـبـادـةـ وـاجـتـنـابـ الشـرـكـ بـهـ وـالـكـفـرـ بـمـاـ يـعـبـدـ مـنـ دـوـنـ اللهـ وـهـذاـ معـنـىـ لـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللهـ أـيـ لـاـ مـعـبـودـ بـحـقـ إـلـاـ اللهـ وـهـذاـ معـنـىـ هـوـ مـاـ تـبـيـنـهـ الـآـيـاتـ الـكـثـيرـةـ فـمـنـهـاـ ماـ جـاءـ عـلـىـ وـجـهـ التـفـسـيرـ لـهـ كـقـوـلـهـ — تـعـالـىـ — : ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَيْهِ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَأُ مِمَّا تَعْبُدُونَ \* إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِنِي﴾ وـمـنـهـاـ مـاـ جـاءـ عـلـىـ وـجـهـ الـأـمـرـ بـعـبـادـةـ اللهـ وـحـدـهـ وـنـفـيـ العـبـادـةـ عـمـاـ سـوـاـهـ وـجـاءـ ذـلـكـ عـلـىـ لـسـانـ جـمـيـعـ الرـسـلـ مـنـ نـوـحـ إـلـىـ مـحـمـدـ، عـلـيـهـمـ الصـلـاـةـ وـالـسـلـامـ، كـلـ وـاحـدـ مـنـهـمـ يـقـولـ لـقـوـمـهـ: ﴿يـا قـوـمـ اعـبـدـوـ اللـهـ مـا لـكـمـ مـنـ إـلـهـ غـيـرـهـ﴾ وـمـنـ الـآـيـاتـ مـاـ وـرـدـتـ عـلـىـ بـيـانـ وـجـهـ الغـرـضـ مـنـ إـرـسـالـ الرـسـلـ كـقـوـلـهـ — تـعـالـىـ — : ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فـي كـلـ أـمـمـ رـسـوـلـاـ أـنـ اعـبـدـوـ اللـهـ وـاجـتـنـبـوـاـ الطـاغـوتـ﴾ وـكـقـوـلـهـ: ﴿وَمـا أـرـسـلـنـا مـنـ قـبـلـكـ مـنـ رـسـوـلـ إـلـا نـوـحـيـ إـلـيـهـ أـنـهـ لـا إـلـهـ إـلـاـ أـنـاـ فـاعـبـدـوـنـ﴾ فـكـلـمـةـ إـلـاسـلـامـ لـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللهـ مـحـمـدـ رـسـوـلـ اللهـ

هي مفتاح دار السلام وهي أول واجب على الإنسان وآخر ما يخرج بها من الدنيا كما قال عليه الصلاة والسلام في أول دعوته: «أيها الناس قولوا لا إله إلا الله تفلحوا» وفي الحديث الآخر: «من كان آخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة» فنسأل الله لنا ولجميع المسلمين أن يختتم لنا بها.

ومن الفروق أن الإقرار بتوحيد الربوبية لا يدخل في الإسلام لما يأتي من الأدلة كقوله — تعالى آمراً نبيه محمداً، صلى الله عليه وسلم، بأن يسأل قومه لما أبوا النطق بلا إله إلا الله من المالك الخالق الرازق فيحييون بأنه الله فهم يعترفون بوجوهه وإيجاده للخلق والرزق ويقررون بقدرته على التصرف لكنهم لما أمروا بأن يصرفوا أفعالهم له أبوا وامتنعوا وقالوا: ﴿أَجَعَلَ الْأَلِهَةَ إِلَهًا وَاحِدًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ﴾ فلما أنكروا العبودية لم يدخلوا في الإسلام بإضافة أفعال الله له لأن أفعال الله لا مدخل لهم فيها وإنما المطلوب والغرض أن يؤدوا ما خلقهم الله من أجله، لأن الله جعل لهم في أفعالهم مشيئة واختياراً بعد مشيئة الله فأما خلق الكائنات فلا مجال لإنكاره وحتى خلقهم مسيرين لا مخربين قال — تعالى — ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾ فأسند الفعل الأول له وطلب الفعل الثاني منهم وهو عبادته كما أمر الله بها في عدة آيات، فعبادة الله امتداد لأمره وترك العبادة معصية لخالقهم فمن هذه العجالات يتضح معنى لا إله إلا الله بأنه لا معبد بحق إلا الله وهذا أوضح تفسير لها فتقييد العبادة "بحق" ليبطل ما يصدر من العبادات الباطلة لسائر ما يتأنله من دون الله.

ومن الفروق: لو كان توحيد الربوبية يدخل في الإسلام ما قاتل الرسول، صلى الله عليه وسلم، كفار قريش لاعترافهم بقدرة الله وإيجاده للخلق قال — تعالى — : ﴿ قُلْ لِمَنِ الْأَرْضُ وَمَنْ فِيهَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ \* سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ \* قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ \* سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَتَّقُونَ \* قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلْكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يُحِيرُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ \* سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ فَإِنِّي تُسْحَرُونَ ﴾ وقوله: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقُهُنَّ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ ﴾ فما هذا التذكرة والتقوى التي طلبت منهم ووبخوا بالانصراف عنها ما هي إلا إفراد الله بالعبادة فلو كان الإقرار بقدرة الله هو الإسلام لكانوا متقيين ومتذكرين وما استحقوا التوبيخ لعدم التقوى والتذكرة ولما وصفوا بالإفك في قوله: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَإِنِّي يُؤْفَكُونَ ﴾ ولما طلبت منهم التقوى وقد أقرروا بأنه الرازق الحيي الميت المدبر في قوله: ﴿ قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمْنَ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا تَتَّقُونَ ﴾ .

ومن الفروق أن توحيد الربوبية يستلزم توحيد الألوهية بمعنى أن من أقر بقدرة الله تلزمته طاعته وأجل الطاعات إفراده بالعبادة والملزوم قد يحصل منه لزمه وقد لا يحصل لما اتضح لنا من صنيع كفار قريش، وأما توحيد الألوهية أي من قال لا إله إلا الله محمد

رسول الله فأفرد الله بالعبادة على ما شرعه رسول الله، صلى الله عليه وسلم، فهو متضمن لتوحيد الربوبية. بمعنى أن العبادة لا تصدر من عاقل لعدوم إدراكه أنه عبد الله فإنه لم يعبده إلا إقراراً بوجوده وقدرته وهكذا توحيد الأسماء والصفات فإن لله أسماء حسنة وصفات علينا فنصفه بما وصف به نفسه وبما وصفه به رسوله، صلى الله عليه وسلم، من غير تكييف ولا تمثيل كما قال - تعالى -:

﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾ و قال: ﴿وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾

إفراط الله بالعبادة يتضمن إفراده بالأسماء الحسنة والصفات العليا ومن اعترف بالأسماء والصفات وإنفراده بها لزمته عبادة الله، لكن قد يأتي الإنسان بما يلزمها وقد لا يأتي بها.

ومن خلال ما تقدم تتضح الحاجة إلى معرفة تقسيم العلماء التوحيد إلى ثلاثة أقسام توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية وتوحيد الأسماء والصفات، والذي دفعهم إلى هذا التقسيم هو توضيح الرد على الذين يقررون بتوحيد الربوبية و يجعلون أول واجب هو النظر والقصد إلى النظر في الكائنات وهذا خلاف ما ثبت بالأدلة من أن أول واجب الدعوة إلى شهادة أن لا إله إلا الله كما هو واضح بالآيات وفي قول الرسول، صلى الله عليه وسلم، لعاذ لما بعثه إلى اليمن «إنك ستأتي أهل كتاب فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله» فلم يبدأ بشيء قبلها وفي هذه النصوص إبطال دعوى الذين يجعلون بينهم وبين الله وسائل فيعظموهم لأجل الاستشفاع بهم عند الله فينذرون ويقصدون

الصلاه عندهم تعظيمًا لهم ليشفعوا لهم، فسبحان الله ما أعظم شأنه هذا عين صنيع كفار قريش فإنه لم يعرف عن واحد منهم أنه أشرك بتوحيد الربوبية بل صنيعهم ما حكى الله عنهم ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرَبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَ﴾.

فتتأمل يا أخي القارئ معنى لفظة التوحيد ودوافع تقسيم العلماء له إلى ثلاثة أقسام حتى يتبيّن لك الطريق ويتبّع لك السبيل والفرق بين معانٍ لفظة التوحيد عند أهل السنة والجماعة وعنده الكفار وعند بعض أهل البدع.

\* \* \*

### س ١٦ / ما حكم من ترك عبادة الله وعبد غيره مع اعترافه بوجود الله؟

الجواب: من ترك عبادة الله وعبد غير الله فلا يعتبر موحدًا بل هو معاند جاحد كافر بالله، ولا ينفعه اعترافه بوجود الله وقدرته على الخلق والرزق قال — تعالى — ﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَأَسْتَيْقَنُتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًّا فَإِنْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ﴾. وأشد الكفر كفر إبليس حيث أبي واستكبر عن أمر الله قال — تعالى — ﴿إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ﴾، فانظر هذا الوصف لإبليس حيث ترك عبادة الله ولم يعبد غيره، فمن عبد مع الله غيره فهو كافر مشرك، ومن أنكر عبادة الله ولم يعبد غيره أو جحد وجود الله فهو كافر ملحد.

\* \* \*

### س ١٧ / ما الغاية من خلق البشر؟ مع الأدلة؟

**الجواب:** الغاية من خلق البشر: عبادة الله وحده قال — تعالى — **وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّةِ وَالْإِنْسَانَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ** فأخبر الله أولاً عن فعله وهو الخلق والإيجاد ليفعل المخلوقون. الثاني وهو: عبادته وحده كما بين في الآيات الأخرى أن الغرض من إرسال الرسل دعوة أنهم إلى عبادة الله وحده قال — تعالى — **وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ** وقال — تعالى — **وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَآللَّهِ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونَ** فكل رسول يبدأ دعوة قومه إلى عباد الله وحده لا شريك له قال — تعالى — **وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَا قَوْمَ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ** الآيات..

\* \* \*

### س ١٨ / المقصود بتوحيد الأسماء والصفات؟

**الجواب:** المقصود بتوحيد الأسماء والصفات: هو الاعتقاد الجازم بكمال الله المطلق ونوعت جلاله وذلك بإثبات ما أثبته الله لنفسه وأثبته له رسوله محمد، صلى الله عليه وسلم، من أسمائه الحسنى وصفاته العليا، وما تدل عليه ألفاظها من المعانى من غير تحرير ولا تعطيل ومن غير تكيف ولا تمثيل قال — تعالى — **لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ** فيدعى ويتوصل إليه بها قال — تعالى — **وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا** وقال: **قُلِ ادْعُوا اللَّهَ أَوْ ادْعُوا الرَّحْمَنَ أَيَّا مَا تَدْعُوا فَلَهُ الْأَسْمَاءُ**

الْحُسْنَى ﴿٤﴾ .

\* \* \*

## س ١٩ / ما المراد بالتمثيل والتكييف في توحيد الأسماء والصفات وما المعتقد الصحيح فيها؟

**الجواب:** المراد بالتمثيل: هو التشبيه أي تشبّيّهه بغيره.

والتكييف: أي تكييف المعانٍ: أي معانٍ للصفات.

والمعتقد الصحيح أنها صفة معناها مفهوم من اللغة العربية وتكلّيفها لا يعلمه إلا الله فلم يرد السؤال عن التكييف ولهذا اعتبر السلف الصالح السؤال عنه بدعة كما ورد عن مالك — رحمه الله — لما سُئل عن كيفية الاستواء قال: "الاستواء معلوم والتكييف مجهول والإيمان به واجب والسؤال عنه بدعة" وليس الخلق بحاجة إلى هذا.

\* \* \*

## س ٢٠ / ما مكانة التوحيد من بين العبادات مع بيان فضله؟

**الجواب:** مكانة التوحيد أعلى مكانة وأعز مطلب وأوجبه، وهو توحيد الله بالعبادة وهو حقه — تعالى — على العبيد ومن قام بهذا التوحيد فقد جاء بأقسام التوحيد الأخرى، أن توحيد العبادة يتضمن توحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات، إذ لا يتصور أن عاقلاً يعبد غير موجود أو ناقص الكمال في الأسماء والصفات، فتوحيد العبادة أول ما يدخل في الإسلام وآخر ما يخرج به من

الدنيا.

أما فضله فهو أفضل العبادات على الإطلاق ومن أبرز فضائله: أن ذنوب الموحد قابلة للغفران ولا يخلد في النار، وأن له الأمان والاهتداء، قال — تعالى — **﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ﴾**.

وأن الجنة مضمونة للموحد ما لم يأت بمناف لكلمة التوحيد لا إله إلا الله محمد رسول الله، فإن جاء بما ينافيها فليس بموحد وإن نطق بها بلسانه، فالوعد للموحد بمغفرة الذنوب التي هي المعاصي التي لا تتنافى مع التوحيد والتي ليس فيها شرك وأحاديث فضائل التوحيد كثيرة كحديث عبادة وحديث عتبان وأبي سعيد وأنس وغيرها.

\* \* \*

## س ٢١ / عرف الإيمان لغة واصطلاحاً وما أركانه؟

**الجواب:** الإيمان لغة: التصديق واصطلاحاً: قول باللسان واعتقاد بالجنان وعمل بالأركان وهو الاعتقاد الجازم بأن الله رب كل شيء ومليكه وأنه الخالق الرازق الحي الميت وإنه المستحق لأن يفرد بالعبادة والذل والخضوع وجميع أنواع العبادة وأنه المتصف بصفات الكمال المنزه عن كل عيب ونقص.

وأركانه ستة حينما يأتي مقروناً بالإسلام وهي الإيمان بالله ولائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وبالقدر خيره وشره كما في حديث عمر لما سأله جبريل النبي، صلى الله عليه وسلم، عن الإيمان

فقال: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله وبال يوم الآخر وبالقدر خيره وشره» وسأله عن الإسلام وعن الإحسان. وحينما يأتي مفرداً فإنه شامل للقول باللسان والاعتقاد بالجنان والعمل بالجوارح.

\* \* \*

## س ٢٢ / هل الإيمان يزيد وينقص وبم يحصل ذلك؟

الجواب: نعم يزيد وينقص فيزيد بالطاعة وينقص بالمعصية كما قال — تعالى — : ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا ثُلِيتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا﴾ وقوله — تعالى — : ﴿وَإِذَا مَا أَنزَلْتُ سُورَةً فِيهَا مَنْ يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتْهُ هَذِهِ إِيمَانًا فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَزَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ﴾ وقال — تعالى — : ﴿لِيزِدَادُوا إِيمَانًا مَعَ إِيمَانِهِمْ﴾ وقول النبي، صلى الله عليه وسلم: «الإيمان بضع وسبعون شعبة... الحديث».

\* \* \*

## س ٢٣ / ما أسباب زيادة الإيمان ونقصانه؟

الجواب: سبب الزيادة فعل الخير والطاعة، وسبب النقصان فعل المعاصي.

\* \* \*

س ٢٤ / عرف الإلحاد لغة وشرعًا وما الإلحاد في أسماء الله وصفاته؟ مع ذكر أنواعه؟

**الجواب:** الإلحاد لغة الميل ويستعمل في الشرع: الميل بعد الاستقامة قال — تعالى — : ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آيَاتِنَا لَيَخْفَوْنَ عَلَيْنَا﴾ وقوله — تعالى — : ﴿وَلَلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ والإلحاد في أسماء الله وصفاته: الميل بها عن مراد الله سبحانه ومراد رسوله صلى الله عليه وسلم، بتاويل أو تشبيه أو تعطيل أو تكييف، والمطلوب في أسماء الله وصفاته الوقوف عند قوله — تعالى — : ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾ فيثبت الله من الأسماء والصفات ما أثبتته لنفسه وأثبتته له رسوله ﷺ.

وأنواع الإلحاد في أسماء الله خمسة:

- ١ - تسمية الأصنام بشيء من أسماء الله كتسميتهم اللات من الإله والعزى من العزيز.
- ٢ - تسمية الله بما لا يليق بجلاله كتسمية النصارى له أباً وتسمية الفلاسفة له علة فاعلة.
- ٣ - وصف الله — سبحانه — بما يتعالى ويقدس عنه من النقائص كقول أخبيت اليهود أنه استراح يوم السبت، وكقولهم "يد الله مغلولة".
- ٤ - تعطيل أسماء الله الحسنى عن معانيها وجحد حقائقها

كقول بعض الجهمية سمِيع بلا سمع وحي بلا حياة.

٥ - تشبيه صفات الله — سبحانه — بصفات خلقه والحق أن يثبت لله أسماء وصفات خالية من مشابهة المخلوقين.

\* \* \*

## س ٢٥ / هل يختلف الدين باختلاف الأنبياء؟ مع التوضيح.

الجواب: الدين لا يختلف باختلاف الأنبياء فدينهم واحد وهو عبادة الله وحده ونفي الشرك عنه قال — تعالى — **﴿شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحاً وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ...﴾** الآية وإن اختلفت شرائعهم كما قال — تعالى — **﴿إِنَّ كُلَّ جَعْلٍ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَا جَاءَ﴾** وفي الحديث: «نحن عشر الأنبياء أولاد علات ديننا واحد».

\* \* \*

## س ٢٦ / هل يمكن حصول عبادة الله وحده من دون الكفر بالطاغوت مع الدليل؟

الجواب: لا يمكن عبادة الله دون الكفر بالطاغوت قال — تعالى — **﴿فَمَنْ يَكْفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوهَ الْوُثْقَى﴾** وقال — تعالى — **﴿وَلَقَدْ بَعْثَنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ﴾** وقال صلى الله عليه وسلم: «من قال لا إله إلا الله وكفر بما يعبد من دون الله حرم ماله ودمه وحسابه على الله».

\* \* \*

## س ٢٧ / ما المقصود بالشرك؟

**الجواب:** المقصود بالشرك: هو صرف شيء من أنواع العبادة لغير الله أو اعتقاد أن هناك رباً ومدبراً غير الله أو يصرف شيئاً من أسماء الله وصفاته لغير الله، كل هذه الأمور تعد شركاً بالله ينهى عنه ويغليظ عليه ويدخل في المنهي عنه في قوله - تعالى - ﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً﴾ وفرضه كلمة لا إله إلا الله وحده فإنه لا شريك له في عبادته وربوبيته وأسمائه وصفاته.

\* \* \*

## س ٢٨ / ما أنواع الشرك بالتفصيل؟

**الجواب:** أنواع الشرك نوعان: شرك أكبر وشرك أصغر.  
فالشرك الأكبر مخرج من الملة ومن مات على هذا الشرك خلد في النار قال - تعالى - ﴿وَمَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَنْ يَعْمُرُوا مَسَاجِدَ اللَّهِ...﴾ الآية. وقوله - تعالى - ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾.

والشرك الأكبر تجمعه أربعة أمور:

١ - الشرك في الدعوة: قال - تعالى - ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ...﴾ الآية.

٢ - الشرك في الطاعة: بأن يتخد المخلوق كأنه رب يطاع في أمره ونفيه باعتقاد حل ذلك قال - تعالى - ﴿أَتَخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ...﴾ الآية.

٣ - شرك في الحبة: فيحب غير الله كمحبة الله قال — تعالى : ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ..﴾ الآية.

٤ - شرك النية والإرادة والقصد قال — تعالى : ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَرَزِيقَهَا نُوفَّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبَخِّسُونَ \* أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ إِلَّا التَّارُ..﴾ الآية.

والنوع الثاني: الشرك الأصغر ومنه صرف بعض الأقوال التي لا تصلح إلا في جانب الله لبعض المخلوقين مثل: "ما شاء الله وشئت"، "ولولا الله وفلان" والخلف بغير الله. والإنسان مطلوب منه أن يخلص قلبه لله من أي شرك صغير أو كبير، قال — تعالى : ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾.

ومن هذا النوع الشرك الخفي: وهو أن يتظاهر الإنسان بالأعمال الصالحة لما يرى من نظر رجل إليه وهو أخفى من دبيب النملة السوداء، واشتد حوف الرسول، ﷺ، على أمته من هذا النوع كما قال ﷺ: «أَخَوْفُ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الشُّرُكُ الْخَفِيُّ فَسَأْلُ عَنْهُ فَقَالَ الرِّيَاءُ».

\* \* \*

س / ٢٩ ما الفرق بين الشرك الأكبر والشرك الأصغر في الآخرة؟

الجواب: والفرق بين الشرك الأكبر والشرك الأصغر في الآخرة

أن الشرك الأكبر لا يغفر لصاحبه إذا لم يتوب قبل الموت ويحيط جميع الأعمال ويخلد صاحبه في النار. أما الشرك الأصغر فحكمه أنه لا يغفر لصاحبه إلا بالتوبة لعموم قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ﴾ وأنه يحيط العمل الذي قارنه ولا يوجب التخليد في النار ويدخل تحت الموازنة إن حصل معه حسنات راجحة على ذنبه دخل الجنة وإلا دخل النار وما له الخروج منها أعادنا الله منها.

\* \* \*

### س. ٣٠ / ما الآثار المترتبة على شرك المشرك؟

**الجواب:** آثار الشرك على المشرك لا تحصر ويكفي العاقل زجراً واحدة منها فأعظم ضرر:

١ - خسارة الدنيا والآخرة قال — تعالى — ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَى حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ أَطْمَانَ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتْهُ فِتْنَةٌ أَنْقَلَبَ عَلَى وَجْهِهِ خَسِيرًا الدُّنْيَا وَالْآخِرَةَ ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُبِينُ﴾.

٢ - أن الشرك يشط بصاحبه عن الطريق ويضله ويبعده عن الصراط المستقيم قال — تعالى — ﴿يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَصْرُهُ وَمَا لَا يَنْفَعُهُ ذَلِكَ هُوَ الضَّلَالُ الْبَعِيدُ﴾.

٣ - أن ضرر الشرك أقرب من نفعه قال — تعالى — ﴿يَدْعُونَ لَمَنْ ضَرُرُهُ أَقْرَبُ مِنْ نَفْعِهِ﴾.

٤ - أن المشرك سلك طريقاً مذموماً ومعوجاً ﴿أَفَمَنْ يَمْشِي

مُكِبًا عَلَى وَجْهِهِ أَهْدَى أَمْنَ يَمْشِي سَوِّيَا عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿١﴾.

٥ - أنه يخسر أهله مع خسارته نفسه ﴿قُلْ إِنَّ الْخَاسِرِينَ الَّذِينَ خَسَرُوا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِلَّا ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُبِين﴾.

٦ - من الأضرار المعنية أن المشرك يفقد الطمأنينة والأمن والاهتداء في الدور الثلاث دار الدنيا — دار البرزخ — الدار الآخرة — قال — تعالى — ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ إِلَّا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ﴾ فشركه أفقده هذه الطمأنينة. وقال — تعالى — ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُون﴾.

٧ - الشرك أكبر ظلم يظلم الإنسان به نفسه قال — تعالى — ﴿إِنَّ الشَّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾.

٨ - الشرك لا ينفع معه عمل مهما كان قال — تعالى — ﴿مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَنْ يَعْمُرُوا مَسَاجِدَ اللَّهِ شَاهِدِينَ عَلَى أَنفُسِهِمْ بِالْكُفْرِ أُولَئِكَ حَبَطَتْ أَعْمَالُهُمْ وَفِي النَّارِ هُمْ خَالِدُون﴾ وقال — تعالى — ﴿وَقَدِمْنَا إِلَيْ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَباءً مَنْثُورًا﴾.

٩ - الشرك والكفر كما يضر الشخص به نفسه يضر مجتمعه فيسبب الافتراق والاختلاف ومن ثم يقع التناحر والتقطاع والتدابر لأن طريق الحق واحد وطرق الشرك والكفر والباطل متفرقة متشتتة ﴿بَلْ كَذَّبُوا بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرٍ مَرِيجٍ﴾ أي مختلط.

١٠ - يسبب الخسارة المادية فإنه مهما بذل في سبيل باطله فهو

غير مخلوف بخلاف ما يبذله طاعة لله فإنه مخلوف عليه، وبذلك يسيء أكبر إساءة إلى من أسدى إليه النعمة ثم بذلها في غير رضاه وفي غير سبيله، ثم ليتني عنده ضرر آخر.

١١ - ومن آثاره ينبع عنه العقوبة العاجلة فضلاً عن العقوبة الآجلة قال — تعالى — ﴿وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرِيْبًا كَانَتْ آمِنَةً مُطْمَئِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغْدًا مِنْ كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِأَئْمَانِ اللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ﴾.

١٢ - كما أن الافتراق يحصل بسبب الكفر والشرك الحسي والمعنوی فإن التوحيد والإيمان يجمع الكلمة ويلقى الله هيبة المسلمين في قلوب الأعداء ويكون الإيمان سبباً للغناء أيضاً لأنهم يؤمنون فينطلقون في التماس المعيش والأرزاق قال ﷺ مخاطباً الأنصار: «ألم أجدكم ضلالاً فهداكم الله بي وعالة فأغناكم الله بي».

١٣ - أن المشرك يضطرب بين العبادات وتتشتت به الأهواء بينما الموحد يعرف من يعبد، والطريق إليه طريق واحد ﴿وَإِنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ﴾.

\* \* \*

### س ٣١ / عرف الطاغوت؟

**الجواب:** الطاغوت: مأخوذ من الطغيان وهو التجاوز ومنه طغيان الماء إذا تجاوز حدوده قال — تعالى — ﴿إِنَّا لَمَّا طَغَى الْمَاءُ حَمَلْنَا كُمْ فِي الْجَارِيَةِ﴾ ويقال للعصي طاغ. فمعنى الطغيان

بالإنسان الكفر والبغى والعصيان، وفي القرآن كل ما عبد من دون الله قال — تعالى — : ﴿فَمَنْ يَكُفِرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوْةِ الْوُثْقَى﴾ وقال — تعالى — : ﴿وَلَقَدْ بَعْثَنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ﴾.

\* \* \*

### س ٣٢ / هل يعرف عدد الطواغيت؟

الجواب: الطواغيت كثيرة ومنهم رئيسهم إبليس، ومن عبد وهو راض، ومن دعا إلى عبادة نفسه، ومن ادعى علم الغيب ومن حكم بغير ما أنزل الله.

\* \* \*

### س ٣٣ / ما المعنى العام للإسلام والمعنى الخاص؟

الجواب: معناه العام: الاستسلام لله بالتوحيد والانقياد له بالطاعة والبراءة من الشرك وأهله، والمعنى الخاص، القيام بمراتب الدين وهي الإسلام، والإيمان، والإحسان، وكل مرتبة لها أركان.

\* \* \*

### س ٣٤ / كم ناقض للإسلام وما هي؟

الجواب: نواقض الإسلام المجمع عليها عشرة هي:  
أولاً: الشرك بالله.

ثانياً: من جعل بينه وبين الله سائط يدعوهما أو يستغيث بهما

فقد كفر وأشرك.

ثالثاً: اعتقاد عدم اكتمال الإسلام.

رابعاً: من أغض شيئاً مما جاء به النبي، ﷺ، فقد كفر ولو عمل به ظاهراً.

خامساً: عدم تكفير المشركين أو تصديقهم.

سادساً: الاستهزاء بشيء من دين الله.

سابعاً: ممارسة أنواع السحر.

ثامناً: مظاهره المشركين وتعاونتهم على المسلمين.

تاسعاً: الاعتقاد في إمكان الخروج عن الشريعة.

عاشرأً: الإعراض عن دين الله.

\* \* \*

## س/٣٥ ما المراد بالحكم بغير ما أنزل الله وما حكم من حكم بغير ما أنزل الله؟

**الجواب:** الحكم بغير ما أنزل الله قد يراد به التعبد بغير ما أنزل الله فهذا شرك وكفر وبذلة، وقد يكون في الفروع فمن اعتقاد جوازه بغير الشريعة فقد كفر وإن تساهل مع اعتقاد تحريره بهذا كفر دون كفر، قال — تعالى — : ﴿وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ﴾ وقال: ﴿وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ﴾ وقال: ﴿وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ

فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴿٢٩﴾ .

\* \* \*

### س ٣٦ / هل هناك تفاوت بين الموحدين في الجنة؟

**الجواب:** بعد أن اتضح أن من مات مشركاً فهو من أصحاب النار وليس له حظ في الجنة فالموحدون يتفاوتون في التوحيد قوة وضعفاً فهم في الجملة على ثلاث مراتب كل صاحب مرتبة يعتبر موحداً:

الأول: الموحد الذي عنده ارتكاب شيء من المعاصي وهذا هو الظالم لنفسه.

الثاني: المقتصد الذي يفعل الواجبات ويترك المحرمات ولا يأت بعض المستحبات ولا يتورع عن بعض المكرهات.

الثالث: السابق بالخيرات وهو الذي يأتي بالواجبات والمستحبات ويترك المحرمات والمكرهات.

وكل هؤلاء لا يخلدون في النار لأنهم ماتوا على التوحيد سالحين من الشرك وفي الحديث: «من مات لا يشرك بالله شيئاً دخل الجنة ومن مات يشرك به شيئاً دخل النار».

\* \* \*

### س ٣٧ / ما حكم الخوف من الشرك؟

**الجواب:** يجب الخوف من الشرك لأن عاقبته وخيمة وبلية على الإنسان وظلمة في الدنيا والآخرة ويدل على ذلك قوله — تعالى

— : ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾ فتوعده بعد المغفرة يجعل الإنسان متاخفاً من الشرك وقال — تعالى — : ﴿إِنَّمَا مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ﴾ قوله، ﷺ: «من مات وهو يدعو لله نداء دخل النار».

فهذه النصوص تبعث الخوف من الشرك، وتدفع الكافر إلى الإسلام، وترغب فيه، كما أن هناك نصوصاً تجعل المسلم يتحرز وي畏وف من الشرك لأنّه يحيط ما طرأ عليه وسبقه من الأعمال الصالحة، قال — تعالى — : ﴿لَئِنْ أَشْرَكْتَ لِيْحْبَطَ عَمَلُكَ﴾ وقال — تعالى — في دعاء إبراهيم: ﴿رَبِّ اجْعَلْ هَذَا الْبَلَدَ آمِنًا وَاجْنِبْنِي وَبَنِيَّ أَنْ نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ﴾ فانظر كيف خاف إبراهيم على نفسه من الشرك مع قوة إيمانه وعلو درجته وقربه من ربه فهو خليله فلا يصح لمسلم أن يعجب بإسلامه ولا أن يثق من نفسه ومن هواد وشيطانه بل يبعد ربه وجلاً خائفاً سائلاً ربه الثبات، ومن يؤمن البلاء بعد إبراهيم، وقد اشتد خوف رسول الله، ﷺ، على الصحابة وهم أفضل هذه الأمة فقال: «أخواف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر فسئل عنه فقال "الرياء" يقوم الرجل فيحسن صلاته لما يرى من نظر رجل إليه» وذلك لخفائه وقد قال عليه الصلاة والسلام: «الشرك في هذه الأمة أخفى من دبيب النملة السوداء على صفة سوداء في ظلمة الليل».

\* \* \*

## س ٣٨ / هل الخوف من غير الله شرك؟ مع بيان أنواع الخوف؟

**الجواب:** الخوف من الشرك يتفاوت معناه عن خوف ما سوى الله وهو أمر واضح والله الحمد من نصوص الشريعة وألفاظ اللغة العربية، فقد يكون الخوف عبادة الله وصرفه لغير الله شرك، وهذا إذا حمل الإنسان على ترك عبادة الله أو ارتكاب معصية الله خوفاً من تأثير هذا الصنم أو الوثن أو الميت، أو خاف من حي وهو لا يقدر أن يجلب له نفعاً أو يدفع عنه ضرراً، فهذا هو الخوف الممنوع قال - تعالى - : ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أُولَيَاءَهُ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ﴾ وقال - تعالى - : ﴿فَلَا تَخْشُوْهُمْ وَاحْشَوْنِ﴾ فأما الخوف المنبعث في الغريزة الإنسانية كالخوف من سبع وعدو ولص يأخذ ماله فيحمله هذا الخوف على التحفظ والتحرز والاستعداد فهذا لا يضر في الإيمان ولا يزيد ولا ينقص من التوحيد، ولهذا شرعت الأسباب الواقية لأن الضرر متوقع من العدو والسبع، أما العتق من النار وإدخال الجنة فليس بيد أحد من المخلوقين وأسبابها طاعة الله وعبادته فمن علقها بغير الله خوفاً منه وقع فيما فر منه، ومن عرف معاني الخوف وجد الفرق واضحاً جلياً، فمن الخوف ما هو شرك وهذا ما نحن بصدده ويسمى خوف السر وهو أن يؤثر فيه مخلوق فيما لا يقدر عليه إلا الله من مرض أو منع رزق أو إصابته بفقر أو نحو ذلك بقدرته ومشيئته فهذا الخوف من الشرك الأكبر.

**الثاني:** الخوف من المخلوق المؤدي إلى فعل محرم أو ترك واجب فهذا حرام.

الثالث: خوف وعید الله الذي توعد به العصاة وهذا الخوف من أعلى مراتب الإيمان.

الرابع: الخوف الطبيعي كخوف الإنسان من السبع ونحوه وهذا حائز.

\* \* \*

### س ٣٩ / ما حكم التفرق في الإسلام؟

**الجواب:** في الحديث الشريف: «افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة وافترقت النصارى على اثنتين وسبعين فرقة وستفترق هذه الأمة على ثلات وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة قالوا: من هي يا رسول الله؟ قال: من كان على مثل ما أنا عليه اليوم وأصحابي».

فالحديث يشير إلى تعدد الفرق إلى ثلات وسبعين فرقة وإن تعددت إلى أكثر في هذا الوقت فيحمل على أن ما في الحديث أصولها وأنها ترجع إلى ما ذكر في الحديث، أو أن الحديث ليس على سبيل الحصر، والفرقة بالكسر معناها الطائفة والجماعة وبالضم الفرقة معناها: الانفصال، وإذا ألقيت نظرة على العالم الإسلامي اليوم وجدت اختلاف الاتجاهات لا تعد ولا تحصى وكفانا عنها تحذيراً وتنيئراً قوله — تعالى —: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعاً لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ﴾ وقوله: ﴿وَلَا تَكُونُوا كَاللَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾.

\* \* \*

#### س ٤ / من هي الفرقة الناجية وما صفاتها وما أبرز خصائصها؟

**الجواب:** الفرقة التي على الحق هي التي قال عنها النبي، ﷺ: «هي من كان على مثل ما أنا عليه اليوم وأصحابي» وهي الفرقة الناجية وهم أهل السنة والجماعة، ونسبوا إلى السنة لتمسكهم بالنصوص وما تدل عليه.

قال الشيخ عبد العزيز الرشيد في كتابه التنبیهات السنیة: "أی المختصون والمتمسكون بها والمعتلون بدراستها وفهمها الحکمون لها في القليل والكثیر، وسموا أهل السنة لانتسابهم لسننته، ﷺ، دون المقالات كلها والمذاهب، وقد سئل بعضهم عن السنة فقال ما لا اسم له سوى السنة، يعني أهل السنة ليس لهم اسم ينتسبون إليه سواها خلافاً لأهل البدع، فإنهم تارة ينتسبون إلى المقالة كالقدرية والمرجئة وتارة إلى القائل كالجهمية والنحارية، وتارة إلى الفعل كالروافض والخوارج، وأهل السنة بريءون من هذه النسب كلها" ص ١٥.

والمراد بالجماعة الذين نسبت الفرقة إليهم هم الصحابة — رضي الله عنهم — ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، والمراد بها: لزوم الحق ولو كان المتمسک بها قليلاً والمخالف لها كثيراً قال — تعالى —: ﴿وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِي الشَّكُورُ﴾ وقال — سبحانه —: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ﴾ وقال: ﴿وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضْلُوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ﴾.

فهذه النصوص تدل على أنه لا عبرة بالكثرة الضالة، يوضح هذا

ما جاء في حديث عرض الأنبياء وأئمهم حيث قال: «يأتي النبي ومعه الرجل والرجلان ويأتي النبي وليس معه أحد» وفي الحديث الآخر: «لا تزال طائفة من أمتي على الحق منصورة» وفي هذا المعنى جاءت هذه الجملة الحية: "لا تستوحش من الطريق لقلة السالكين ولا تفتر بكثرة الحالكين". وأبرز خصائص أهل السنة والجماعة تقديم النص على العقل.

\* \* \*

#### س ٤ / لماذا تعتبر هذه الفرق فرقاً إسلامية؟

**الجواب:** وشمل اسم الإسلام سائر الفرق لانتسابهم إليه ولكنهم استعملوا التأويلات والمشاهدات وهذا أبرز خصائص الفرق الأخرى.

قال ابن حجر في فتح الباري عند حديث حذيفة وقول الرسول، ﷺ، لما وصف له أصحاب الفتنة، وفرض تعذر وجود إمام وجماعة «فاعتزل تلك الفرق كلها ولو أن بعض على أصل شجرة حتى يأتيك الموت وأنت على ذلك» قال: ويؤخذ منه ذم من جعل للدين أصلاً خلاف الكتاب والسنة وجعلهما فرعاً لذاك الأصل الذي ابتدعوه" فتح الباري ١٣/٣٧.

\* \* \*

#### س ٤ / ما المقصود بالكهانة وما تأثير الكهانة على أصول الدين؟

**الجواب:** المقصود بالكهانة الإخبار عن الغيبات، وقيل: الإخبار

عما في الضمير، وكان الكاهن قبل بعثة النبي محمد، عليه السلام، يأخذ من الشياطين التي تسترق السمع، ولما حرس السماء بالشّهـب بعد ببعث النبي محمد، عليه السلام، صار الكـهـان يتلقـون عن أوليائهم من الجن الأخبار البعـيدة، فيخبرـونـ الكـاهـنـ الجـهـالـ بذلكـ فيـقـعـ فيـ أـذـهـاـنـهـ وـظـنـوـهـمـ أنـ هـذـهـ كـرـامـةـ لـهـذـاـ كـاهـنـ فـيـعـتـقـلـونـ فـيـهـ الـوـلـاـيـةـ فـيـصـدـقـونـهـ بماـ يـقـولـ مـاـ يـضـرـهـمـ فـيـ دـيـنـهـ وـدـنـيـاهـ قـالـ تـعـالـىـ : ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ قَدِ اسْتَكْشَرْتُمْ مِنَ الْإِنْسَ وَقَالَ أُولَيَاؤُهُمْ مِنَ الْإِنْسَ رَبَّنَا اسْتَمْتَعْ بِعَضُنَا بِعَضًـا وَبَلَغْنَا أَجَلَنَا الَّذِي أَجَلْتَ لَنَا قـالـ النـارـ مـثـواـكـمـ خـالـدـيـنـ فـيـهـ إـلـاـ مـاـ شـاءـ اللـهـ﴾ وـمـعـنـيـ استـمـتـاعـ الإـنـسـ وـالـجـنـ أـنـ تـقـضـيـ الـجـنـ حـوـائـجـ الإـنـسـ، وـاسـتـمـتـاعـ الـجـنـ بـالـإـنـسـ أـنـ الإـنـسـ يـعـظـمـوـهـمـ، وـكـوـنـ الشـيـءـ يـحـصـلـ بـهـ مـنـفـعـةـ دـنـيـوـيـةـ مـنـ كـفـ شـرـ أوـ جـلـبـ خـيـرـ لـاـ يـدـلـ عـلـىـ أـنـهـ لـيـسـ مـنـ الشـرـ.

أما تأثير الكهانة على أصول الدين فلأنها تتضمن ادعاء علم الغيب وهذا خاص بالله تعالى — ولأن الكهانة تعتمد على وسائل الشرك كاستخدام الجن، فكلا الأمرين يؤثر على التوحيد لكونه اعتقاد علم الغيب في غير الله واعتقد صحة هذه الوسائل الشركية.

و حكم الكهانة كفر في الجملة وكذلك التصديق بها، فإذا تضمنت اعتقاد جواز اتخاذ هذه الوسائل الشركية وإضافة علم الغيب للملحوظ فهذا كفر وإن كان عمله دجلاً و مجرد ادعاء من دون استخدام الجن و تخرصاً و تمويهها على العامة فهذا حرام ويكون كفراً دون الكفر الأكبر.

\* \* \*

### س ٤ / ما هي العرافة وما حكمها مع الدليل؟

**الجواب:** تحدث عنها الشارع بأسلوب التحذير عن إتيان الكهان والتحذير عن تصديقهم بيان كفر من أتاهم وعدم قبول ثواب طاعاً لهم ففي صحيح مسلم عن بعض أزواج النبي، ﷺ، عن النبي، ﷺ: «من أتى عرافاً فسألَه عن شيء فصدقه لم تقبل له صلاة أربعين يوماً» وعن أبي هريرة — رضي الله عنه — عن النبي، ﷺ، قال: «من أتى كاهناً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد، ﷺ» وتارة بيان أن من تعاطى بالكهانة فليس على طريقة الرسول، ﷺ، كما في حديث عمران بن حصين مرفوعاً: «ليس منا من تطير أو تطير له أو تكهن أو تكهن له أو سحر له ومن أتى كاهناً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد، ﷺ». \*

### س ٤ / ما الأسباب الداعية إلى الكهانة؟

**الجواب:** والأسباب الداعية إلى الكهانة إما عدم الإيمان بالشرع أو ضعف الإيمان أو الحبّة لامتصاص الأموال بما يأخذن الكاهن عوضاً عن تكهنـه وإخبارـه بما لا يعلـمـه الناسـ مما أطلعـ عليهـ أولـيـاؤـهـ منـ الجـنـ فأخـبـرـوهـ بهـ وـهـذاـ النـوـعـ لـهـ مـكـانـتـهـ عـنـ الـكـفـارـ وـضـعـفـاءـ إـيمـانـ مـنـ عـوـامـ الـمـسـلـمـينـ فـيـ قـدـيمـ الزـمـانـ وـحـدـيـثـهـ.

\* \* \*

#### س ٤ / ما الأسباب الداعية إلى إتيان الكهان؟

**الجواب:** الأسباب الحافرة على إتيان الكهان وتصديقهم لها عده عوامل منها أن الإنسان مجبول على طلب الشفاء وحبه إذا كان الكاهن يستعمل كهانته باسم العلاج، ومن العوامل ما في غريزة الإنسان من حب الاستطلاع على ما غاب عن نظره وعلمه فيأتي الكاهن ليخبره بما قد حدث وما قد يحدث فيعتقد أن ذلك من الكاهن علم بالغيب وما علم أنه استخدام للجن الذين لا يخدمون إلا على حساب عقيدة الإيمان بالله ومלאئكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والإيمان بالقدر خيره وشره.

\* \* \*

#### س ٥ / ما الآثار المترتبة على الكهانة؟

**الجواب:** الآثار المترتبة من الكهانة:

- ١ - فقد الإيمان أو ضعفه.
- ٢ - الكفر بما أنزل على محمد، ﷺ.
- ٣ - عدم الثواب على الأعمال الصالحة عقوبة على ما ارتكبه من معاصي.
- ٤ - حدوث التشكيك بين صفوف المسلمين والأسر ومن ثم ينتج التفرق والتباغض.
- ٥ - بذل الأموال في غير محلها لحرىم صرفها في الكهانة وأمثالها، ومعلوم أنهم لا يت肯هنون إلا بمال.

٦- من آثارها تعلق قلوب العامة بالطرق المتنوعة شرعاً وترك الأسباب المباحة شرعاً كما المشاهد من حب العامة للكهان والدجالين وترك الأسباب الناتجة عن خبرة أو دراسة كعلوم الطب.

٧- التفريق بين الزوجين بحيث يستخدم الكاهن بإخباره عما حصل من زوجته إن صدقأ وإن كذباً فينتج عن ذلك فراقها وتشتت شمل الأسرة.

٨- من آثار التكهن والكهانة الاضطراب النفسي والقلق والضجر لأن مریدها لا يصل إلى نهاية وليس لها غاية، فما طاب منها تبعه، وما فيها من الخبر والأضرار يربو على ما استطابه.

٩- الوقوع في الشرك كأن يصف له الكاهن علاجاً شركيّاً كسفك دم في ساعة محددة وفي مكان معين ووصف للذبيحة، ومعلوم أن الذبح لغير الله شرك.

\* \* \*

**س٤٧ / ما الفرق بين الكاهن والعراف؟**

**الجواب:** الفرق بين الكاهن والعراف أن الكاهن هو من يدعى علم الغيب، والعراف هو من يدعى معرفة الأمور. مقدمات يستدل بها على المسروق ومكان الضالة ونحو ذلك، وقيل لا فرق بينهما.

\* \* \*

**س٤٨ / ما التنجيم وما حكم تعلمه؟**

**الجواب:** التنجيم هو: تعلم النجوم ومنازلها وحركاتها ومدى

الاستفادة منها، أما حكم تعلمها فبحسب المعلوم منها ومقاصد المتعلم:

أ- فإن قصد من تعلم النجوم معرفة دلالتها على الجهات وعلى القبلة فهذا جائز وهو ما يسمى بعلم التسيير قال — تعالى — **﴿وَعَلَامَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ﴾** وهذا النوع ميسر لكل أحد لربط حاجات الناس به في أسفارهم جواً وبراً وبحراً وتعلق به معرفة أوقات العبادات كأوقات الصلوات وتجزئة الليل ومعرفة الأوقات التي يناسب فيها الغرس وبذر الحبوب بإذن الله، وما وجد من الآلات التي هدى الله الخلق إليها مما تدل على الأوقات فإنهما برمحت على علم التسيير في حركة منازل الكواكب والنجوم.

ب- وإن كان قصد متعلم النجوم ربط تأثير النجوم بالحوادث الأرضية معتقداً أنها فاعلة مختارة فهذا كفر، لاعتقاده أن النجوم مدبرة مع الله — تعالى عن ذلك علواً كبيراً —، وإن ربط الحوادث الأرضية بسير الكواكب كاجتماعها وافتراقها معتقداً أنها مؤثرة بإذن الله فهذا حرام لكونه وسيلة إلى الشرك، قال قتادة — رحمة الله —: "خلق الله هذه النجوم لثلاث زينة للسماء، ورجوماً للشياطين، وعلامات يهتدى بها فمن تأول فيها غير ذلك فقد أخطأ وأضاع نصيه وتكلف ما لا علم له به". قال — تعالى — **﴿وَلَقَدْ زَيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَجَعَلْنَاهَا رُجُومًا لِلشَّيَاطِينِ﴾** وقال — سبحانه — **﴿وَعَلَامَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ﴾** وفي الحديث الوعيد الشديد على من تعلم علم النجوم الحرم « ثلاثة لا يدخلون الجنة مدمون حمر وقاطع رحم ومصدق بالسحر » فدل الحديث على تحريم تعلم السحر

والتصديق به ومنه الاستدلال بالأحوال الفلكية على الحوادث الأرضية وادعاء تأثيرها لما فيه من ادعاء علم الغيب والشعوذة وهذا نوع من السحر، وقال الإمام الخطابي — رحمه الله —: علم النجوم المنهي عنه هو ما يدعوه أهل التنجيم من علم الكواكب والحوادث التي ستقع في مستقبل الزمان كأوقات هبوب الرياح وبجيء الأمطار وتغير الأسعار وما في معناها من الأمور التي يزعمون أنها تدرك. معرفتها بمسير الكواكب في مجاريها واجتماعها وافتراقها يدعون أن لها تأثيراً في السفليات وهذا منهم تحكم على الغيب وتعاط لعلم قد استأثر الله بعلمه فلا يعلم الغيب سواه. قرة عيون الموحدين ص ١٨٤.

\* \* \*

#### س ٤٩ / ما حكم الطواف بالقبور وما الفرق بينه وبين الطواف بالكعبة؟

**الجواب:** لا يجوز الطواف بالقبور ويعتبر شركاً لأن الطواف عبادة، والطواف بالقبور يعتبر تعظيماً وعبادة لصاحب القبر وأيضاً الطواف صلاة والصلة عند القبور متنوعة ففي الحديث الشريف: «لعن الله اليهود والمصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» وفي حديث جنديب عند مسلم: «ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم مساجد، ألا فلا تخذلوا القبور مساجد فإني أناكم عن ذلك» وعند أحمد بن مسعود مرفوعاً «إن من شرار الناس من تدرّكهم الساعة وهم أحياء والذين يتخذون القبور مساجد».

الطواف بالكعبة عبادة لله لا يجوز صرفها لغير الله ولا إحداثها

عند غير الكعبة قال — تعالى — **﴿وَلِيَطْوَّفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ﴾** وفي الحديث: «الطواف بالبيت صلاة» وشرع الله حج هذا البيت والطواف به ولو كان الطواف جائزًا عند غير الكعبة لما أذن الله للناس بالحج إليه، فجعل الله الطواف بهذا البيت توحيداً ونفيًا للشرك عن الله قال — تعالى — **﴿وَإِذْ بَوَّأْنَا لِإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتِ أَنْ لَا تُشْرِكَ بِي شَيْئًا وَطَهَّرْ بَيْتِي لِلطَّائِفَيْنَ وَالْقَائِمَيْنَ وَالرُّكْعَ السُّجُود﴾**.

\* \* \*

## س. ٥ / ما حكم دعاء الأولياء؟

**الجواب:** حكم دعاء الأولياء والصالحين لنفع أو دفع ضر شرك أكبر وهذا ما أنكره القرآن على الذين يعبدون الصالحين بقوله — سبحانه — **﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ﴾** وقال — تعالى — **﴿وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرِيمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأَمْيَ إِلَهَيْنِ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَامُ الْغُيُوبِ﴾** وقال — تعالى — **﴿إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ عِبَادُ أَمْثَالِكُمْ فَادْعُوهُمْ فَلَيُسْتَجِيبُوْ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾** وقال — تعالى — **﴿إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾** وكذلك لا يجوز التبرك بقبورهم قال الله تعالى — **﴿أَفَرَأَيْتُمُ اللَّاتَ وَالْعُزَّى \* وَمَنَّا ثَالِثَةَ الْأُخْرَى﴾**

فهذا تقرير وتبسيخ للذين يتبركون باللات والعزى رجاءً أن ينفعوهم أو يدفعوا عنهم ضرًا لأنهم لا يعتقدون أنهم يخلقون أو يرزقون بل يرجون بركتها.

\* \* \*

### س ٥١ / ما حكم تشييد القبور وزخرفتها وما آثار ذلك؟

**الجواب:** حكم تشييد القبور وزخرفتها: لا يجوز تشييدها ولا زخرفتها لأن هذا من باب الغلو المؤدي إلى اعتقاد تعظيمها والاعتقاد بها وفي الحديث نهى رسول الله، ﷺ، أن تجصص القبور وأن يجلس على عليها أو يبني عليها فقد تضمن الحديث النهي عن الغلو بها وعن إهانتها وعن أم سلمة — رضي الله عنها — أنها ذكرت لرسول الله، ﷺ، كنيسة رأها بأرض الحبشة وما فيها من الصور فقال، ﷺ: «أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح بنوا على قبره مسجداً وصوروا فيه تلك الصور أولئك شرار الخلق عند الله» وعن علي — رضي الله عنه — قال لأبي المياج الأسدية: "ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله؟" ﷺ، ألا تدع صورة إلا طمستها ولا قبراً مشرفاً إلا سويته".

فدللت النصوص هذه على منع البناء على القبور كما دل الحديث الآخر على منع إنارتها قال، ﷺ: «لعن الله زائرات القبور والمتخذين عليها المساجد والسرج» ومن الزخرفة الممنوعة الكتابة عليها وكذا من تعظيمها الممنوع شرعاً وضع أكاليل الزهور عليها أو تقديم شيء لها من الأموال أو سفك الدماء عندها كل ذلك وأشباهه من الغلو في

القبور الممنوع شرعاً المؤدي إلى الشرك.

\* \* \*

## س٢/ ما المقصود بالغلو؟ ومن هم أهل الكتاب؟

**الجواب:** المقصود بالغلو: تجاوز الحد وإعطاء الشيء أكثر من حقه أو الزيادة في ذمه، وحكمه لا يجوز وقد يصل إلى حد الشرك وإلى حد البدعة وإلى حد الكفر قال الله — تعالى — **﴿يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ إِنَّمَا الْمَسِيحَ عِيسَى ابْنُ مَرِيمَ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرِيمَ وَرُوْحٌ مِّنْهُ﴾** وقال — تعالى — **﴿فُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ وَلَا تَتَبَعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَبْلٍ وَأَضَلُّوا كَثِيرًا وَضَلُّوا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ﴾** وأهل الكتاب المراد بهم اليهود والنصارى فاليهود غلو وزادوا في ذم عيسى حتى وصل بهم الأمر أن جعلوه ولد بغي، والنصارى غلو فيه مدحًا فأوصلوه إلى منزلة الألوهية وجعلوه معبوداً لهم هو وأمه وجعلوا الله ثالث ثلاثة تعالى الله وتقديس عما يقول الظالمون علواً كبيراً. قال — تعالى — **﴿لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَلَاثَةٍ وَمَا مِنْ إِلَهٍ إِلَّا إِلَهٗ وَاحِدٌ﴾** وقد أدى الغلو في الصالحين ومجاوزة الحد بهم درجتهم إلى أن عبدوا من دون الله وصار ذلك سبباً لهلاك العابدين والغالبين، والغلو سبب أول شرك حصل في بني آدم كما حصل من قوم نوح فهم أول من أحدث الشرك ونوح عليه السلام أول رسول أرسل بالدعوة إلى توحيد الله والإندزار والتحذير عن الشرك. قال — تعالى — **﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحاً**

إِلَى قَوْمِهِ أَنْ أَئْذِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيهِمْ عَذَابُ أَلِيمٌ \* قَالَ يَا  
قَوْمِ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِينٌ \* أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ<sup>﴿١﴾</sup>  
فاستمر قومه في كفرهم وعنادهم وتنسكمهم بعبادتهم الشركية  
وتواصوا فيما بينهم بالبقاء على معبودتهم <sup>﴿وَقَالُوا لَا تَذَرُنَّ أَهْلَكُمْ</sup>  
<sup>وَلَا تَذَرُنَّ وَدًا وَلَا سُواعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْرًا﴾</sup>.

قال ابن عباس: هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح فلما هلك  
أولئك أوحى الشيطان إلى قومهم أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا  
يجلسون فيها أنصاباً وسموها بأسمائهم ففعلوا ولم تبعد حتى إذا هلك  
أولئك ونسى العلم فعبدت" فمن فهم ما حصل في قوم نوح فهم  
غربة الإسلام؛ لأن دعوة محمد، ﷺ هي دعوة نوح وما حصل في أمة  
محمد عليه السلام من الغلو في الصالحين الذي حملهم على التعلق بهم  
هو الذي حصل من قوم نوح وعرفنا أن الغلو سبب الهالك وأن أول  
شرك حدث بشبهة الصالحين وتبيّن لنا أن الغلو في الصالحين هو أول  
أمر غير به دين الأنبياء وما دلت عليه النصوص سرعة انفتاح القلوب  
للبدع مع أن الشرائع والفطر تردها وأن سبب قبول البدع مزج الحق  
بالباطل فأولاً محبة الصالحين والثاني فعل أناس من أهل العلم شيئاً  
أرادوا به خيراً فظن من بعدهم أنهم أرادوا به غيره، وفي قصة قوم نوح  
دلالة واضحة على أن جبلة الآدمي في كون الحق ينقص في قلبه  
والباطل يزيد ودللت على أن البدعة سبب الكفر وفي قصة قوم نوح  
تبنيه للMuslim وتحذير من الشيطان حيث إنه يعرف ما تؤول إليه البدعة  
ولو حسن قصد فاعل البدعة.

\* \* \*

### س ٥٣ / ما حكم تعظيم الرسول عليه الصلاة والسلام؟

**الجواب:** تعظيم الرسول عليه الصلاة والسلام يختلف باختلاف نوعية التعظيم فتعظيمه الحقيقي قبول سنته ومتابعته والأخذ بأوامره واجتناب نواهيه وتصديق أخباره وأن لا يعبد الله إلا بما شرع. قال — تعالى —: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحِبِّكُمُ اللَّهُ﴾ وقال — تعالى —: ﴿وَمَا أَتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾ وقال — تعالى —: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ مِنْكُمْ﴾ وقال عليه الصلاة والسلام: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» وأما تعظيمه بالغلو فيه وإعطائه حقاً من حقوق الله فهذا لا يجوز، قال ﷺ: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم» وقال: «إياكم والغلو فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو» فرسول الله عبد لا يعبد ورسول لا يكذب بل يطاع ويتبع، ومن الغلو فيه صرف شيء من العبادة له كدعائه والاستغاثة به واللجوء إليه في كشف الشدائد وطلب الحوائج منه، ومن الغلو فيه المبالغة في مدحه شرعاً ونشرأ المتضمن ما يغضبه لأنه قال عليه الصلاة والسلام: «إياكم والغلو فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو».

\* \* \*

### س ٤٤ / ما حكم دعاء الرسول، ﷺ، عند قبره؟

**الجواب:** دعاء الرسول، ﷺ، من دون الله شرك بالله سواء عند قبره أو بعيداً عنه لأن الدعاء عبادة خاصة لله قال — تعالى — ناهياً

نبيه: ﴿وَلَا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ﴾ وَقَالَ ﷺ: «إِنَّمَا يَسْتَغْثِثُ بِي وَإِنَّمَا يَسْتَغْثِثُ بِاللَّهِ» وَمَنْ أَرَادَ شَفَاعَةَ الرَّسُولِ، فَيَعْمَلُ بِسُنْتِهِ وَيَسْأَلُ اللَّهَ أَنْ يَشْفَعَهُ فِيهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَهَذَا شَأنُ الْحُبُّ لِلنَّبِيِّ، قَالَ — تَعَالَى —: ﴿وَلَا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ﴾.

\* \* \*

### س ٥٥ / ما حكم الدعاء عند قبر النبي، ﷺ؟

**الجواب:** وحكم الدعاء عند قبر النبي، ﷺ، مستقبلاً القبر لا يجوز سواه كان قبر النبي، ﷺ، أم غيره، فالله — تعالى — لم يجعل قبلة غير الكعبة فهي قبلة المسلمين أحياء وأمواتاً واستقبال القبور لا يشرع إلا عند السلام على من فيها وأما إذا أراد المسلم أن يدعوا لنفسه أو لغيره من المسلمين فليستقبل القبلة فهذا المستحب وإن أراد الصلاة وجب استقبال القبلة، فالمقصود أن استقبال القبر عند الدعاء لا يجوز لأنها وسيلة إلى تعلق القلوب بالأموات وصرف ما كان لله لغير الله والمسلم يحتاط لدينه وعقيدته فلا يشابه القبورين والمتعلقين بغير الله.

\* \* \*

### س ٥٦ / عرف السحر لغة واصطلاحاً وما حكمه مع الدليل؟

**الجواب:** السحر لغة: ما خفي ولطف سببه، واصطلاحاً: السحر عزائم ورقى منه ما يؤثر في القلوب والأبدان فيمرض ويقتل ويفرق بين المرء وزوجه، وحكم من تعلمه وفعله حرام ومؤد إلى الكفر لقوله — تعالى —: ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَنْهَى الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ وَمَا

﴿كَفَرَ سُلَيْمَانٌ وَلَكِنَّ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُعَلَّمُونَ النَّاسَ السُّحْرُ﴾  
وقول النبي، ﷺ: «اجتنبوا السبع الموبقات» وذكر منها "السحر".

\* \* \*

### س ٥٧ / هل السحر حقيقة أو خيال؟

**الجواب:** والسحر منه ما هو حقيقة يؤثر في البدن والقلب فيمرض ويقتل ويفرق بين المرء وزوجه ولو لم يكن حقيقة لما حكم بكفر صاحبه ولما نفي عنه النصيب في الآخرة ولما أمر بالاستعاذه منه ومنه ما هو خيال وهو ما يعمل أمام العيون بحيث يتخيّل الشيء حقيقة وهو ليس كذلك من غير أن يتأثر بدنه ويزول هذا التخيّل بزوال ما تخيل به وهذا ضرب من الشعوذة وحكمه حرام لما يشتمل عليه من التضليل والخديع والخداع فلربما يؤخذ ما بيد المخيلي له ويسرق ماله ويأخذ عوضاً غير حقيقة بسبب التخيّل عليه، ولربما رأى بسبب التخيّل ما يجزم بحقiqته من منظر قتل أو دخول نار أو شق بطن والأمر ليس كذلك وهو لون من الخداع الذي ينشأ بواسطة معالجة أو بقوّة تخيّل أو بمحنة ومنه سمي القمار قماراً لاشتماله على شيء من هذه المعانٍ، والمقصود أن ما كان من السحر خيالاً أو شعوذة فإن حكمه حرام ولا يصل إلى حد الكفر بهذا الشكل.

\* \* \*

### س ٥٨ / هل سحر النبي، ﷺ، حقيقة ومن سحره؟

**الجواب:** نعم، وقد سحر النبي، ﷺ، حقيقة سحره لبيد بن الأعصم اليهودي فجعل له العقد في جف طلع نخل ووضعه في بئر

فأرسل الله ملكين يرقيان النبي، ﷺ، ويخبرانه بمن سحره كما أخبراه بموضع السحر وأمراه بالتعوذ بالله ونزل في ذلك سورتان قل أعوذ برب الفلق وقل أعوذ برب الناس فانخلت تلك العقد وبرئ عليه الصلاة والسلام كأنما نشط من عقال، فشرعت الاستعاذه بهاتين السورتين والرقية بهما لأمة محمد، ﷺ.

\* \* \*

### س ٥٩ / هل يتنافى كون النبي سحر مع مقام النبوة؟

**الجواب:** كونه ﷺ سحر لا ينافي مقام النبوة وذلك أن السحر لم يؤثر في عقلية الرسول، ﷺ، وإنما تأثر بدنـه لأن الله تكفل بحفظ الوحي: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَرَلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾ وتأثر بدنـه دليل قوي على بشرية النبي، ﷺ، وأنه يصاب ببعض الأمراض والأعراض التي يصاب بها البشر ودليل على إكرام الله له حيث شفاه الله ودلـه على السحر الذي حصل له وسبب لمشروعية التعوذات والرقى وأن النبي، ﷺ، يلـجأ إلى الله لكتـشف ضره كما يلـجأ الآخرون من الناس ودليل على وقوع ما أذن الله به كـوناً وقدراً وأنه شرع ما يرجـعه قال تعالى: ﴿وَمَا هُمْ بِضَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا يَأْذِنِ اللَّهُ﴾ فـلم يستثنـ نبياً ولا غيرـه، كما سـمـ عليه الصلاة والسلام وكـسرـت رباعيته وجـرح وشـجـ ومرض فهو ﷺ، بـشرـ يـعـتـريـهـ ماـ يـعـتـريـ البـشـرـ.

\* \* \*

### س ٦٠ / ما حـكمـ التـداـويـ منـ السـحرـ؟

**الجواب:** حـكمـ التـداـويـ عندـ السـحـرةـ منـ السـحرـ فـهـذاـ لاـ يـجـوزـ لـماـ

يشتمل عليه من وجود الاعتقاد في السحر وطرقه وإذا اعتقد حصل المخضور من فساد العقيدة والإيمان ولهذا شرع الله التعود به لحل السحر وغيره وجاء في الحديث أن رسول الله ﷺ، سئل عن النشرة فقال: «هي من عمل الشيطان» والنشرة هي حل السحر عن المسحور وهي نوعان:

نوع يكون حل السحر بسحر مثله فكل من الساحر والمسحور يتقرب إلى الشيطان بما يحب فيبطل تأثير السحر عن المسحور فهذا لا يجوز.

والنوع الثاني: أن يكون حل السحر بالرقى والتعوذات والأدعية الشرعية والأدوية المباحة فهذا جائز.

ومن التعوذات الشرعية قراءة (قل أَعُوذ بِرَبِّ الْفَلَقِ) و(قل أَعُوذ بِرَبِّ النَّاسِ). وقال بعض أهل العلم يدق ورق من السدر فيخلط بالماء فيقرأ فيه آية الكرسي والقواقيل وآيات من الأعراف وهي ﴿فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ \* فَغُلْبُوا هُنَالِكَ وَأَنْقَلْبُوا صَاغِرِينَ \* وَأُلْقِيَ السَّحَرَةُ سَاجِدِينَ \* قَالُوا آمَنَّا بِرَبِّ الْعَالَمِينَ \* رَبِّ مُوسَى وَهَارُونَ﴾ وآية يونس: ﴿مَا جَعْتُمْ بِهِ السَّحْرُ إِنَّ اللَّهَ سَيُبْطِلُهُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِينَ \* وَيَحِقُّ اللَّهُ الْحَقُّ بِكَلِمَاتِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُجْرُمُونَ﴾ وآية طه وهي قوله — تعالى —: ﴿إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَاحِرٍ وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حِيثُ أَتَى﴾ ثم يحسو منه ثلاث حسوات ثم يغتسل به.. فهذا نافع بإذن الله من أصيب بحبس عن أهله بسبب السحر.

\* \* \*

## س ٦١ / ما المقصود بالطيرة وما حكمها مع الدليل؟

**الجواب:** المقصود بالطيرة: أصله التشاوُم بالطيور وهو اعتقاد النفع أو دفع الضر إذا لاقته على هيئة من الهيئات، فإذا جعلته عن يمينها اعتقدوا فيها نفعاً وتسمى السوانح وإذا جعلته عن يسارها اعتقدوا ضرها وتسمى البوارح وإذا جاءته من أمامه سموها النواطح وإذا جاءته من خلفه سموها القاعدة والقعيد وهذا الاعتماد باطل لا أصل له في الشرع وهكذا إذا سمعوا أصواتها تشاءموا بها فقالوا خير خير كما قيل ذلك عند ابن عباس — رضي الله عنهم — فزجر القائل بقوله: لا خير ولا شر وأي شيء عند هذا الطير، فتوسع في التشاوُم إلى أن جعلوه في كل شيء سواء في الطيور وغيرها من الأشخاص والأزمنة، والتطير موجود من وقت فرعون واستمر في الناس فكل من ضعف إيمانه غلت عليه التشاوُمات الفرعونية والجاهلية وأبطل الله هذا الاعتقاد وهذا التشاوُم وأوجب تعلق قلوب المؤمنين بالله وثقتها به وأن سائر المخلوقات ليس عندها نفع ولا ضر قال — تعالى — في إبطال تشاوُم فرعون وقومه: ﴿وَإِنْ تُصِبُّهُمْ سَيِّئَةً يَطْيِرُوا بِمُوسَى وَمَنْ مَعَهُ أَلَا إِنَّمَا طَائِرُهُمْ عِنْدَ اللَّهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ فإذا أصيبيوا بشر نسيبه لموسى وقومه تطيراً منهم وتشاؤماً فأخبرهم الله أن موسى لم يأت إلا بالخير والخير يأتي بالخير، وأخبرهم أن ما أصابهم بشؤم معاصيهم ومخالفتهم لموسى وأن ذلك بقضاء الله وقدره فقال — تعالى —: ﴿أَلَا إِنَّمَا طَائِرُهُمْ عِنْدَ اللَّهِ﴾ فما أصابهم إلا ما قدر عليهم المربوط بأفعالهم السيئة فهم سبب ذلك ولكنهم جهلوا هذا المعنى فلم يعترفوا بتقصيرهم وخطئهم وجعلوا سبب ذلك ما أتى به موسى

فلهذا قال الله — تعالى —: ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ وقال — تعالى —: ﴿قَالُوا إِنَّا تَطَيَّرْنَا بِكُمْ لَئِنْ لَمْ تَتَنَاهُوا لَنَرْجُمَنَّكُمْ وَلَيَمْسَنَّكُمْ مِنَّا عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ \* قالوا طَائِرُكُمْ مَعَكُمْ أَئِنْ ذُكْرُتُمْ بِأَنْتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ﴾ فقوله معكم أي أنتم سببه قوله في سورة الأعراف: ﴿أَلَا إِنَّمَا طَائِرُهُمْ عِنْدَ اللَّهِ﴾ أي أن ما أصابهم بقضاء الله وقدره بسبب معاصيهם فلو تركوا معصية الرسول لما أصابهم ما كرهو وبهذا يتضح معنى الآيتين العظيمتين ويبطل تشاوؤمهم وتطيرهم، وقد تضافت الأدلة على إبطال التطير ففي الحديث الشريف: «لا عدوى ولا طيرة» فالحديث ينفي اعتقاد تأثير التشاوؤم بنفسه كما هو معتقد الجاهلية وقال عليه الصلاة والسلام: «الطيرة شرك الطيرة شرك» وذلك أنهم يعلقون النفع والضر بغير الله ثم جاء الضابط الصريح للطيرة المنهي عنها بقوله ﷺ: «إِنَّمَا الطيرة مَا أَمْضاك أو رَدَكَ» فإذا وقع في نفس الإنسان شيء بسبب مرئي أو مسموع اعتقد فيه وتشاءم فرده عن حاجته أو حمله على المضي فيها والشرع لم يجعله سبباً لذلك فهذه الطيرة الممنوعة وهذه هي الطيرة الشركية شرك أصغر فإن اعتقد أن ما تطير به يجلب النفع بنفسه أو يدفع الضرر بنفسه فهذا شرك أكبر.

والخلاصة أن ما جعله الإنسان سبباً ولم يجعله الله سبباً فهو شرك أصغر وإن اعتقد النفع أو الضر به فهو شرك أكبر، ولقد بين النبي، ﷺ، العلاج لمن رأى أو سمع شيئاً يكرهه فإنه يدفعه بقوله: «اللهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت ولا يدفع السيئات إلا أنت ولا حoul ولا قوة إلا بك» وإذا وقع شيء من التطير في نفس المسلم فليرفعه بقوله:

«اللهم لا خير إلا خيرك ولا طير إلا طيرك ولا إله غيرك».

\* \* \*

## س ٦٢ / ما الفرق بينها وبين الفأ؟

**الجواب:** والفرق بين الطيرة والفأ أن الطيرة سوء ظن بالله وصرف شيء من حقوقه لغيره وتعلق القلوب بمحلوقي لا ينفع ولا يضر وأما الفأ فهو حسن ظن بالله لا يرد عن الحاجة ولا يحمل على المضي فيها وحسن الظن بالله مطلوب وسوء الظن منسوخ وحسن الظن من خصال الإيمان والمؤمنين وسوء الظن من خصال النفاق والمنافقين قال تعالى: ﴿لَوْلَمْ يَنْقِلِبَ الرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَى أَهْلِهِمْ أَبَدًا وَزَيْنَ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَنَّنُتُمْ ظَنَ السَّوْءِ وَكُنْتُمْ قَوْمًا بُورًا﴾ ومثال التفاؤل أن يبادره كلمة طيبة أو عمل طيب فيحسن الظن بربه ويسائله من فضله كأن يكون الشخص مريضاً فيسمع كلمة سليم أو عافية أو يياركه من اسمه راشد ونحو ذلك.

ومن الأمثلة للتطير المنوع والتشاؤم المنوع أن يبادره ويواجهه مرأى أو مسمع يكرهه في بدء سفره أو في أول يومه كحادث مروري أو رأى ذا عاهة كأعوج أو أعور أصابه القلق وامتنع عن المضي في أعماله فهذا والتشاؤم والتطير المنوع فليتق الله المسلم ولیأخذ بالأسباب المشروعة ولا يحدث أسباباً لم يشرعها الله على لسان نبيه ومن أمثلة التشاؤم المنوع التشاؤم بالأذمان الامتناع عن السفر في شهر صفر والزواج في شهر شوال أو في يوم الأربعاء ففي الحديث الشريف: «لا عدوى ولا طيرة ولا هامة ولا صفر» وفي

رواية: «**وَلَا نُوءٌ وَلَا غُولٌ**» فالأعيان والأزمان خلق من خلق الله ليس بيديها نفع ولا ضر.

"مسألة" وهنالك مسألة قد تشكل على بعض الناس وهي قوله، ﷺ: «إِنْ كَانَ الشَّوْمَ فِي ثَلَاثَةِ فِي الدَّابَّةِ وَالْمَرْأَةِ أَوِ الْبَقْعَةِ» فالشَّوْمُ في هذا الحديث ليس معناه جواز الاعتقاد في هذه الثَّلَاثَةِ أَنَّهَا تَنْفَعُ أَوْ تَضَرُّ وَإِنَّمَا يَرَادُ بِهِ مُفَارَقَةُ هَذِهِ الْأَمْرَاتِ لِأَنَّهَا أَعْيَانٌ مُخْلُوقَةٌ قَدْ تَكُونُ مُجْبَوَةً عَلَى شَرٍّ فَهُوَ مُقَارِنٌ لَهَا وَصَاحِبُهَا إِنْفَادُ رَأْيِ الْمُسْلِمِ ذَلِكَ جَازَ لَهُ أَنْ يَفَارِقَهَا تَخْلِصًا مِنْ شَرِّهَا الْمُقَارِنُ لَهَا فَيَبْيَعُ الدَّابَّةَ، وَيَفَارِقُ الْزَّوْجَةَ وَيَبْيَعُ الْبَقْعَةَ كَمَا هُوَ مُشْرُوعٌ مُفَارَقَةً أَقْرَانَ السَّوَاءِ مُخَافَةُ الْعَدُوِّ قَالَ — تَعَالَى —: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخْوُضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّى يَخْوُضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ وَإِمَّا يُنْسِينَكَ الشَّيْطَانُ فَلَا تَقْعُدْ بَعْدَ الذِّكْرِ مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ﴾ فَكُلُّ عَيْنٍ ظَهَرَ شَرُّهَا شَرُّ عَلَى مُفَارِقَتِهَا وَهَذَا مِنَ الْأَخْذِ بِالْأَسْبَابِ لَا مِنَ الشَّوْمِ الْمُمْنَوِعِ فَتَأْمِلْ يَا أَخِيَ الْفَرْقَ بَيْنَ الشَّوْمِ الْمُمْنَوِعِ وَالْأَخْذِ بِالْأَسْبَابِ الْمُشْرُوعَةِ وَفَقِينِ اللَّهِ وَإِيَّاكَ لِكُلِّ خَيْرٍ.

\* \* \*

### س ٦٣ / ما هو التوسل وما حكمه؟

**الجواب:** التوسل هو العمل الذي يتقرب به فإن كان يتقرب به إلى الله فهذا ما نحن بصدده فنقول لا يتقرب إلى الله ولا يتتوسل إليه إلا بما شرع وما شرع التقرب به التوسل إليه بأسمائه الحسنى وصفاته العليا قال — تعالى —: ﴿وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا﴾ وما

يتوصل به إلى الله الأعمال الصالحة قال — تعالى — : ﴿إِلَيْا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ﴾ وقال — تعالى — عن أنبيائه: ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ﴾ ومعلوم أن وسيلة الأنبياء هي الأعمال الصالحة والقيام بما أمرهم الله به وهذا إنكار على من يدعوه من دون الله يتوصل بهم إلى الله والمطلوب أن يجعل الوسيلة سنة الأنبياء والقيام بما أمروا به وترك ما نهوا عنه قال — تعالى — : ﴿رَبَّنَا أَمَنَا بِمَا أَنْزَلْتَ وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولَ فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ﴾ وقال — تعالى — : ﴿رَبَّنَا إِنَّا سَمِعْنَا مُنَادِيًّا يُنَادِي لِلْإِيمَانِ أَنْ أَمِنُوا بِرَبِّكُمْ فَأَمَنَّا رَبَّنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِرْ عَنَّا سَيِّئَاتِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ الْأَبْرَارِ﴾ ومن ذلك توسل أصحاب الغار الثلاثة الذين انطبقت عليهم الصخرة بأن دعوا الله وتتوسلوا إليه بأعمالهم الصالحة فأحدهم توسل ببره بوالديه والآخر توسل بتورعه عن أكل الحرام والآخر توسل بكفه عن الوقوع في الزنا وكل واحد يقول: اللهم إن كنت تعلم أني فعلت ذلك ابتغا وجهك فافرج عنا ما نحن فيه فتنفرج عنهم الصخرة شيئاً فشيئاً حتى تكاملوا فانكشفت عنهم الصخرة فخرجوا يمشون والحديث هذا نصه عن أبي عبد الرحمن عبد الله بن عمر بن الخطاب — رضي الله عنهما — قال سمعت رسول الله، ﷺ، يقول: «انطلق ثلاثة نفر من كان قبلكم حتى آواهم البيت إلى غار فدخلوه فانحدرت صخرة من الجبل فسدت عليهم الغار فقالوا إنه لا ينجيكم من هذه الصخرة إلا أن تدعوا الله بصالح أعمالكم قال رجل منهم: اللهم كان لي أبوان شيخان كبيران وكنت لا أغدق قبلهما أهلاً ولا مالاً فنأى بي طلب الشجر يوماً فلم

أرخ عليهما حتى ناما فحلبت لهما غبوقهما فوجدهما نائمين فكرهت أن أوقفهما وأن أغبق قبلهما أهلاً ولا مالاً فلثبت والقدح على يدي انتظر استيقاظهما حتى برق الفجر والصبية يتضاغون عند قدمي فاستيقظا فشربا غبوقهما، اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك ففرج عننا ما نحن فيه من هذه الصخرة، فانفرجت شيئاً لا يستطيعون الخروج منه قال الآخر: اللهم إنه كانت لي ابنة عم كانت أحب الناس إلي» وفي رواية: «كنت أحبها كأشد ما يحب الرجال النساء فأردتها على نفسها فامتنعت مني حتى ألمت بها سنة من السنين فجاءتني فأعطيتها عشرين ومائة دينار على أن تخلي بيبي و بين نفسها ففعلت حتى إذا قدرت عليها» وفي رواية: «فلما قعدت بين رجليها قالت: اتق الله ولا تف pem الخاتم إلا بحقه، فانصرفت عنها وهي أحب الناس إلي وترك الذهب الذي أعطيتها، اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج عننا ما نحن فيه فانفرجت الصخرة غير أنه لا يستطيعون الخروج منها وقال الثالث: اللهم استأجرت أجراء وأعطيتهم أجراهم غير رجل واحد ترك الذي له وذهب فشرمت أجره حتى كثرت منه الأموال فجاءني بعد حين فقال يا عبد الله أداء إلى أجري فقلت: كل ما ترى من أجرك من الإبل والبقر والغنم والرقيق فقال يا عبد الله لا تستهزئ بي فقلت لا استهزئ بك فأخذه كله فاستافقه فلم يترك منه شيئاً اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج عننا ما نحن فيه فانفرجت الصخرة فخرجوا يمشون» متفق عليه.

والنوع الثالث من التوسل الجائز هو طلب الدعاء من الرجل

الصالح الحي الذي على قيد الحياة أن يدعوه الله فهذا لا بأس به كما طلب الأعرابي من الرسول، ﷺ، أن يدعوه الله نزول المطر فاستجاب الله دعاء نبيه ثم أتاه في الجمعة الأخرى فطلب منه أن يدعوه الله أن يمسك عنهم المطر فدعا الله، ومنه ما روي عن عمر أنه طلب من العباس أن يدعوه الله بنزول المطر وما عداها فتوسل متنوع.

فتلخص من هذا أن التوسل المشروع ثلاثة أنواع:

١ - التوسل بأسماء الله وصفاته.

٢ - التوسل بالأعمال الصالحة.

٣ - التوسل بدعاء الحي الصالح.

\* \* \*

**س٦٤ / ما هي الشفاعة وما أقسامها مع بيان الجائز منها وغير الجائز والأدلة؟**

الجواب: الشفاعة لغة: مأخوذه من الشفع وهو ضم واحد لآخر وضم صوت لصوت هذا من حيث اللغة العربية والمراد بها في القرآن الوسيلة التي يتحصل بها المقصود وهي ما تسمى بالواسطة والشفاعة التي جاءت في القرآن والسنة نوعان: شفاعة منفية وشفاعة مثبتة، والناس في الشفاعة قسمان قسم أثبتوها مطلقاً وجعلوا صفاتها في الآخرة كما كانت في الدنيا وهؤلاء هم المشركون والنصارى فكلما عن لهم أمر طلبوها من له مكانة أن يشفع لهم وقسم نفوها مطلقاً وهم اليهود فلم يجعلوا لها أي اعتبار وبعض المبدعة في أمّة محمد، ﷺ،

أثبتهما مطلقاً كالمشركين والنصارى وهم الغلاة في الأنبياء والملائكة والصالحين فرّعوموا أن مجرد طلب الشفاعة منهم نافعة وبعض المبتدعة نفوها ولم يثبتوا منها إلا الشفاعة الكبرى لفصل القضاء، وأما أهل السنة والجماعة فقالوا: الشفاعة شفاعتان: شفاعة منافية عن الكفار والمشركين من أي نوع كان وهي التي في قوله — تعالى — **﴿فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ﴾** قوله — تعالى — **﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمٌ لَا يَبْعَثُ فِيهِ وَلَا خُلْقٌ وَلَا شَفَاعَةٌ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾** قوله — سبحانه — **﴿لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِهِ وَلِيٌّ وَلَا شَفِيعٌ﴾**، وشفاعة مثبتة بشرطين الشرط الأول إذن الله للشافع أن يشفع والشرط الثاني: رضا الله عن المشفوع له قال — تعالى — **﴿وَلَا يَشْفُعُونَ إِلَّا لِمَنْ ارْتَضَى﴾** وقال: **﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفُعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ﴾** وجمع الشرطان في قوله — تعالى — **﴿وَكَمْ مِنْ مَلَكٍ فِي السَّمَاوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَنْ يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَنْ يَشَاءُ وَبِرْضَى﴾** ولما نفى الله الملوكية عن غيره ونفي الشرك ونفي العوين نفي الانتفاع بالشفاعة إلا من بعد إذنه قال — تعالى — **﴿قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِنْ شُرُكٍ وَمَا لَهُ مِنْهُمْ مِنْ ظَهِيرٍ \* وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَهُ إِلَّا لِمَنْ أَذْنَ لَهُ﴾**.

قال بعض العلماء: إن هذه الآية تقطع عروق الشرك من القلوب حيث دحست مزاعم من طلب الشفاعة بغير هذين الشرطين أو زعم نفي الشفاعة مطلقاً فثبت أن المستحق للشفاعة هو من مات على التوحيد كما سئل النبي، ﷺ، من أحق الناس بشفاعتك؟ قال: «من

قال لا إله إلا الله خالصاً لها قلبه» والشفاعة المثبتة على أقسام الشفاعة العظمى وهي شفاعة النبي، ﷺ، لفصل القضاء وهي لا يستطيع من يدعى الإسلام إنكارها وشفاعة النبي، ﷺ، في استفتاح الجنة لدخول المؤمنين وشفاعته في رفع درجاتهم، وشفاعته في تخفيف العذاب عن عمه أبي طالب وشفاعته في أهل الكبار من أمته أن يخرجوا من النار وشفاعته في قوم استوجبوا النار أن لا يدخلوها وشفاعة الملائكة والأنبياء والصالحين والأفراط وفي الصحيح من حديث أبي سعيد — رضي الله عنه — مرفوعاً قال: «فيقول الله تعالى شفعت الملائكة وشفع النبيون وشفع المؤمنون ولم يبق إلا أرحم الراحمين فيقبض قبضة من النار فيخرج منها قوماً لم يعملوا خيراً قط».

\* \* \*

### س ٦٥ / ما عقيدة أهل السنة والجماعة في القرآن الكريم؟

**الجواب:** عقيدة أهل السنة في القرآن الكريم أنه كلام الله منزل غير مخلوق منه بدأ وإليه يعود وأنه يتلى بحرف وصوت وأنه كلام الله حقيقة حروف ومعاني.

\* \* \*

### س ٦٦ / ما أبرز أحكام التلاوة؟

**الجواب:** أبرز أحكام التلاوة تقويم حروفه والتدبر في معانيه والبعد بتلاوته وتلاوته حق التلاوة والعمل بمحكمه والإيمان بمتناهيه واستحباب تلاوته على طهارة واستقبال القبلة وصفاء الذهن حال التلاوة والابتعاد عن الأماكن القدرة حال التلاوة وترك التلاوة من

عليه جنابة أو حيض أو نفاس والوقوف عند رؤوس الآي والسجود عند قراءة سجدة وسؤال الله من فضله عند ذكر الوعد والاستعاذه به عند ذكر الوعيد.

\* \* \*

### س ٦٧ / ما حكم هجر القرآن الكريم؟

**الجواب:** المراد بحجر الشيء تركه والصادود عنه وهجر القرآن يشمل ترك تلاوته وترك العمل بأحكامه وترك الحكم به والتحاكم إليه وترك تقديره واحترامه وترك الاستشفاء به وعدم الانتفاع به، وللغو حالة سماعه، والإعراض عن استماعه وعدم محبته وجود الحرج عند مخالفة المسلم شيئاً منه إما مخالفة في المعصية أو في البدعة وجود الحرج عند سماع قوارعه وزواجره وعدم الميل في وعده وترغيبه ومن هجره كتابته على صفة تزيين الجدران وتزويق الحيطان به وجعله للمباهاة وتحسين مناظر المنازل وال المجالس قال - تعالى - ﴿وَقَالَ الرَّسُولُ يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي أَتَحَدُو هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُورًا﴾ وقال - تعالى - ﴿وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ﴾ وقال - تعالى - ﴿الْمَصْ كِتَابٌ أُنزَلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ﴾ وقال - تعالى - ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَسْمَعُوا لِهَذَا الْقُرْآنَ وَالْغَوْا فِيهِ لَعْلَكُمْ تَعْلَمُونَ﴾.

\* \* \*

### س ٦٨ / هل يجوز التداوي بالقرآن الكريم؟

**الجواب:** القرآن علاج لأمراض القلوب والأبدان بشرط صحة

الإيمان والإخلاص والإقبال على الله حال الاستشفاء به قال — تعالى : ﴿ قُلْ هُوَ لِلّذِينَ آمَنُوا هُدًى وَشِفَاءٌ فِي إِيمَانٍ شَرْطٌ لِلرَّاقِي وَالْمَرْقِي . قَالَ — تَعَالَى — : وَنَزَّلَ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ الظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ ففيه اطمئنان القلوب وهو أكبر شفاء . قال — تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَنَّكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ .

\* \* \*

### س ٦٩ / هل التداوي بالقرآن الكريم من الطب الشعبي؟

**الجواب :** وليس التداوي بالقرآن من الطب الشعبي بل هو طب شرعي بنص القرآن والسنة لأن الطب الشعبي عبارة عمما حصل بالتجربة وحسب الخبرة بل وفي الآونة الأخيرة ربما أطلقوا الطب الشعبي على الشعوذة وما كان محرماً والقرآن لا يصح أن يوصف بهذا الوصف لأنه كلام الله وأمر بالاستشفاء به واستشفي به رسوله، ﷺ، فكيف يوصف بهذا؟!

\* \* \*

### س ٧٠ / هل يجوز إهداء تلاوة القرآن إلى الميت؟

**الجواب :** قراءة القرآن أو شيء منه وإهداء ثوابه لحي أو ميت يصل إلى المهدى إليه عند كثير من العلماء وهو الراجح إن شاء الله كما يصل إليه ثواب الدعاء والصدقة والصوم والحج وسر ذلك أن الثواب ملك للعامل فإذا تبرع به وأهداه إلى أخيه المسلم أو صله الله إليه وأما إهداء ثواب القرآن أو بعضه لرسول الله، ﷺ، فهذا لم يرد

فيه شيء عنه عليه الصلاة والسلام ولا فعله الصحابة وكل فعل خير من المسلمين فلرسول الله مثل ثوابه أهداه العامل له أم لم يهده لقوله، ﷺ: «من دل على هدى كان له مثل أجر من عمل به من غير أن ينقص من أجورهم شيء» وهذه الأمور يتحرى فيها الوارد، فلا ينبغي التساهل فيها.

\* \* \*

### س ٧١ / ما حكم قراءة القرآن في المآتم والخلفات؟

**الجواب:** وأما قراءة القرآن في المآتم وإحياءها فإنها لا تجوز لكون المآتم تحديداً للأحزان وإبقاء لذكر المصيبة ونعيًّا للميت وكل هذا منهيء عنه، وقراءة القرآن لإحياء البدع لا تجوز ولربما ارتزق به القارئ فيجمع بين سوء النية وعدم موافقة العمل للشرع ولو كان خيراً لسبقتنا إليه صاحبة رسول الله، ﷺ، عند أفضل ميت وأفضل جنائزه وهو رسول الله ﷺ.

\* \* \*

## الفهرس

|                                                                                |    |
|--------------------------------------------------------------------------------|----|
| س ١ / عرف العقيدة والمعتقد ولم سيمت بذلك؟!                                     | ٥  |
| س ٢ / هل يوجد إنسان بلا معتقد؟                                                 | ٦  |
| س ٣ / ما المعتقد الحق مع ذكر بعض المعتقدات الباطلة وما علامها؟                 | ٦  |
| س ٤ / ما التوحيد؟                                                              | ٧  |
| س ٥ / كم نوعاً للتوحيد؟ وما هي؟                                                | ٧  |
| س ٦ / ما أول واجب على المكلف؟                                                  | ٨  |
| س ٧ / ما معنى شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله؟<br>مع ذكر الدليل. | ٨  |
| س ٨ / ما المقصود بتوحيد الربوبية؟                                              | ٩  |
| س ٩ / ما المراد بالخلق؟                                                        | ٩  |
| س ١٠ / ما المراد بالملك؟                                                       | ١٠ |
| س ١١ / ما المقصود بالتدبير؟                                                    | ١٠ |
| س ١٢ / لماذا نعت أهل الجاهلية بالشرك مع أنهم مقرؤن<br>بتوحيد الربوبية؟         | ١١ |
| س ١٣ / ما المقصود بتوحيد الألوهية مع الدليل؟                                   | ١١ |

س٤ / ما مفهوم العبادة في الإسلام؟ ..... ١٢

س٥ / ما الفرق بين توحيد الألوهية وتوحيد الربوبية؟ ..... ١٣

س٦ / ما حكم من ترك عبادة الله وعبد غيره مع اعترافه بوجود الله؟ ..... ١٧

س٧ / ما الغاية من خلق البشر؟ مع الأدلة؟ ..... ١٨

س٨ / ما المقصود بتوحيد الأسماء والصفات؟ ..... ١٨

س٩ / ما المراد بالتمثيل والتكييف في توحيد الأسماء والصفات وما المعتقد الصحيح فيها؟ ..... ١٩

س١٠ / ما مكانة التوحيد من بين العبادات مع بيان فضله؟ ..... ١٩

س١١ / عرف الإيمان لغة واصطلاحاً وما أركانه؟ ..... ٢٠

س١٢ / هل الإيمان يزيد وينقص و بم يحصل ذلك؟ ..... ٢١

س١٣ / ما أسباب زيادة الإيمان ونقصانه؟ ..... ٢١

س١٤ / عرف الإلحاد لغة وشرعياً وما الإلحاد في أسماء الله وصفاته؟ مع ذكر أنواعه؟ ..... ٢٢

س١٥ / هل يختلف الدين باختلاف الأنبياء؟ مع التوضيح. ..... ٢٣

س١٦ / هل يمكن حصول عبادة الله وحده من دون الكفر بالطاغوت مع الدليل؟ ..... ٢٣

س١٧ / ما المقصود بالشرك؟ ..... ٢٤

س١٨ / ما أنواع الشرك بالتفصيل؟ ..... ٢٤

|                                                                           |    |
|---------------------------------------------------------------------------|----|
| س/٢٩ ما الفرق بين الشرك الأكبر والشرك الأصغر في الآخرة؟                   | ٢٥ |
| س/٣٠ ما الآثار المترتبة على شرك المشرك؟                                   | ٢٦ |
| س/٣١ عرف الطاغوت؟                                                         | ٢٨ |
| س/٣٢ هل يعرف عدد الطواغيت؟                                                | ٢٩ |
| س/٣٣ ما المعنى العام للإسلام والمعنى الخاص؟                               | ٢٩ |
| س/٣٤ كم ناقض للإسلام وما هي؟                                              | ٢٩ |
| س/٣٥ ما المراد بالحكم بغير ما أنزل الله وما حكم من حكم بغير ما أنزل الله؟ | ٣٠ |
| س/٣٦ هل هناك تفاوت بين الموحدين في الجنة؟                                 | ٣١ |
| س/٣٧ ما حكم الخوف من الشرك؟                                               | ٣١ |
| س/٣٨ هل الخوف من غير الله شرك؟ مع بيان أنواع الخوف؟                       | ٣٣ |
| س/٣٩ ما حكم التفرق في الإسلام؟                                            | ٣٤ |
| س/٤٠ من هي الفرقة الناجية وما صفاتها وما أبرز خصائصها؟                    | ٣٥ |
| س/٤١ لماذا تعتبر هذه الفرق فرقاً إسلامية؟                                 | ٣٦ |
| س/٤٢ ما المقصود بالكهانة وما تأثير الكهانة على أصول الدين؟                | ٣٦ |
| س/٤٣ ما هي العرافة وما حكمها مع الدليل؟                                   | ٣٨ |

|                                                                       |    |
|-----------------------------------------------------------------------|----|
| س ٤ / ما الأسباب الداعية إلى الكهانة؟.....                            | ٣٨ |
| س ٤٥ / ما الأسباب الداعية إلى إتيان الكهان؟ .....                     | ٣٩ |
| س ٤٦ / ما الآثار المترتبة على الكهانة؟.....                           | ٣٩ |
| س ٤٧ / ما الفرق بين الكاهن والعراف؟ .....                             | ٤٠ |
| س ٤٨ / ما التنجيم وما حكم تعلمه؟.....                                 | ٤٠ |
| س ٤٩ / ما حكم الطواف بالقبور وما الفرق بينه وبين الطواف بالكعبة؟..... | ٤٢ |
| س ٥٠ / ما حكم دعاء الأولياء؟.....                                     | ٤٣ |
| س ٥١ / ما حكم تشييد القبور وزخرفتها وما آثار ذلك؟ .....               | ٤٤ |
| س ٥٢ / ما المقصود بالغلو؟ ومن هم أهل الكتاب؟.....                     | ٤٥ |
| س ٥٣ / ما حكم تعظيم الرسول عليه الصلاة والسلام؟ .....                 | ٤٧ |
| س ٥٤ / ما حكم دعاء الرسول، ﷺ عند قبره؟ .....                          | ٤٧ |
| س ٥٥ / ما حكم الدعاء عند قبر النبي، ﷺ؟ .....                          | ٤٨ |
| س ٥٦ / عرف السحر لغة واصطلاحاً وما حكمه مع الدليل؟ .....              | ٤٨ |
| س ٥٧ / هل السحر حقيقة أو خيال؟ .....                                  | ٤٩ |
| س ٥٨ / هل سحر النبي، ﷺ، حقيقة ومن سحره؟ .....                         | ٤٩ |
| س ٥٩ / هل يتنافي كون النبي سحر مع مقام النبوة؟ .....                  | ٥٠ |
| س ٦٠ / ما حكم التداوي من السحر؟ .....                                 | ٥٠ |
| س ٦١ / ما المقصود بالطيرة وما حكمها مع الدليل؟.....                   | ٥٢ |
| س ٦٢ / ما الفرق بينها وبين الفأل؟ .....                               | ٥٤ |

|                                                                                 |    |
|---------------------------------------------------------------------------------|----|
| س/٦٣ ما هو التوسل وما حكمه؟ .....                                               | ٥٥ |
| س/٦٤ ما هي الشفاعة وما أقسامها مع بيان الجائز منها<br>وغير الجائز والأدلة؟..... | ٥٨ |
| س/٦٥ ما عقيدة أهل السنة والجماعة في القرآن الكريم؟.....                         | ٦٠ |
| س/٦٦ ما أبرز أحكام التلاوة؟.....                                                | ٦٠ |
| س/٦٧ ما حكم هجر القرآن الكريم؟.....                                             | ٦١ |
| س/٦٨ هل يجوز التداوي بالقرآن الكريم؟.....                                       | ٦١ |
| س/٦٩ هل التداوي بالقرآن الكريم من الطب الشعبي؟ .....                            | ٦٢ |
| س/٧٠ هل يجوز إهداء تلاوة القرآن إلى الميت؟ .....                                | ٦٢ |
| س/٧١ ما حكم قراءة القرآن في الماتم والحفلات؟.....                               | ٦٣ |
| الفهرس.....                                                                     | ٦٤ |

\* \* \*